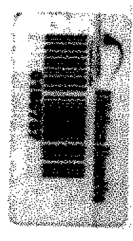
# الاجتماد والتقليد والاتباع والنظر

تحديد الموقف الشرعي للمثقف المسلم







الاجتهاد والتقليد والإتباع والنظر بحث استدلالي مقارن يعنى بتحديد الموقف الشرعي للمثقف المسلم

# یحیی محمد

# الاجتهاد والتقليد والإتباع والنظر

بحث استدلالي مقارن يعنى بتحديد الموقف الشرعي للمثقف المسلم



## **الاجتهاد والتقليد والإتباع والنظر** بحث استدلالي مفارن يعنى بتحديد الموقف الشرعي للمثقف المسلم

يحيى محمد

#### The Educated Muslem

BY:

Yehya Mohammed



### LONDON - BEIRUT

Email: arabdiffusion@cyberia.net.lb. P.o. box: 113/5752 - Beirut

First Published in 2000

ISBN: 1 84117 625 9

All rights reserved. No part of this publication may be reproduced, stored in a retrieval system, or transmitted in any form or by any means, electronic, mechanical, photocopying, recording or otherwise, without prior permission is writing of the publishers

| الأجتهاء والتقليد والاتباع والنظر |  |
|-----------------------------------|--|
|-----------------------------------|--|

# محتويات الكتاب

| 11 |                                                                  |
|----|------------------------------------------------------------------|
|    | القسم الأول: الإجتهاد                                            |
| 15 | القصل الاول: الإجتهاد: مفهومه ومراتبه وعلومه                     |
| ١٥ | مفهوم الإجتهاد وتطورهمفهوم الإجتهاد وتطوره                       |
| ۲. | تغير مفهوم الإجتهاد وإنساعه                                      |
| 77 | مفهوم الإجتهاد في الدائرة الشيعية                                |
| 70 | تطور الإجتهاد عند الشيعة                                         |
| ۲٦ | الإجتهاد والعامل الزمني                                          |
| 44 | الإجتهاد والدلالة الظنية بالحكم الشرعي                           |
| ** | مرانب الإجتهادم                                                  |
| ٣٣ | الإثماء السنى ومراتب الإجتهاد                                    |
| ۳۸ | الإنجاء الشيعي ومراتب الإجتهاد                                   |
| 13 | العلوم التي يتوقف عليها الإجتهادالعلوم التي يتوقف عليها الإجتهاد |
| ٤٥ | الفصل الثنتي: أدلة الإجتهاد                                      |
| ٤٩ | أ ــ أدلة الإجتهاد عند السنة ومناقشتها                           |
| ٤٩ | الأدلة العامة على حجية الإجتهاد                                  |
|    | Δ                                                                |

| دے استدلائي مقان                                     |            |
|------------------------------------------------------|------------|
| جتهاد النبي                                          | ۲          |
| دلة منع إجتهاد النبي                                 | Ť          |
| دلة حِواز إجتهاد النبي                               | ٥          |
| جتهاد النبي في المصالح الدنيوية                      | ٥          |
| جتهاد النبيُّ في الأحكام الدينية                     | ٦          |
| ليل الكتاب أ                                         | ٧          |
| ليلي الأخبارليلي الأخبار                             | 4          |
| جتهاد الصحابة                                        | 3          |
| دلة منع إجتهاد الصحابة                               | ٣          |
| دلة جواز إجتهاد الصحابة                              | ٥          |
| جتهاد الصحابة في حياة النبي                          | ø          |
| جتهاد الصحابة بعد النبي                              | ٧          |
| هاية الإجتهاد عند السنة                              | 1          |
| بأدلة الإجتهاد عند الشيعة ومناقشتها                  | Υ          |
| نليل الكتاب                                          | ٧          |
| لميل الأخبار والسيرةليل الأخبار والسيرة              | 4          |
| لإجتهاد والتوقيع والمقبولةلإجتهاد والتوقيع والمقبولة | 4          |
| لإجتهاد ورواة الحديثلاجتهاد ورواة الحديث             | <b>, +</b> |
| ني الإجتهاد عن الرواة                                | 1          |
| لإجتهاد وحديث التقريع عن الأصول                      | ۳          |
| لإجتهاد وإفتاء أصمحاب الأثمة                         | ŧ          |
| لإجتهاد وأحاديث الترجيح                              | 3.         |
| فلاصة القول                                          | V          |
| القسم الثاني : التقليد                               |            |
| غصل الثالث التقليد وأدلته                            | ٥          |
| مهوم التقليد وتاريخ حدوثه                            | l)         |
| تقليد بين الحرمة والحلية                             | 1 &        |

| لة التقليد<br>أدلة السنية ومناقشتها<br>أدلة الشيمية ومناقشتها<br>ليل الكتاب |       |
|-----------------------------------------------------------------------------|-------|
| لالله الشيعية ومناقشتها                                                     | 1.1   |
| ليل الكتاب                                                                  | 1 + 2 |
| المالك الأحداد                                                              | ١٠٤   |
| ښ نوخور                                                                     | 1 . 0 |
| ليل السيرة العقلائية                                                        | ۱۰۷   |
| غصل الرابع: شروط التقليد                                                    | 1 • 4 |
| لاً :الشروط الحناصة بالمرجع ومناقشتها                                       | 111   |
| سالمرجعية وشرط الحياة                                                       | 111   |
| لة منع تقليد الميت                                                          | 117   |
| أي المتوثي <b>في الموضوع</b>                                                | 311   |
| لة جواز تقليد الميت                                                         | 111   |
| نليد الميت والمقهوم السلقي للاجتهادنليد الميت والمقهوم السلقي للاجتهاد      | 117   |
| - المرجعية وشرط الأعلمية                                                    | 114   |
| فهوم الأعلمية والخلاف حوله                                                  | 11.   |
| للة جواز تقليد المفضوللله جواز تقليد المفضول                                | 1 44  |
| ــدليل إطلاق الأدلة                                                         | 1 YY  |
| ·الله سيرة المتشرعة                                                         | 140   |
| ' ـــ دليل السيرة العقلالية                                                 | 177   |
| دليل العسر واسفرج                                                           | 1 77  |
| ئة وجوب تقليد الأعلم                                                        | 1 7 4 |
| ـــ دليل الإجماع                                                            | 144   |
| " ــ دليل الأنتبار                                                          |       |
| اسدليل العقل                                                                | 181   |
| ــ دليل السيرة المقلائية                                                    |       |
| حليل الأصل العملي                                                           | 141   |

| بث اُستدلالي مقارن                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| أي الحنوثي في الموضوع                                                                                                                                                 | ١٤٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| انياً :الشروط الخاصة بالمقلد ومناقشتها                                                                                                                                | 131                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| لفصل الخامس: شوري الإجتهاد                                                                                                                                            | ٤٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ······································                                                                                                                                | 1 2 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| لشورى في الكتاب والمسئةلشورى في الكتاب والمسئة                                                                                                                        | 101                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| لشوري قدُّيماً وحدَّيثاً                                                                                                                                              | 101                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| لشيعة وشوري الإجتهاد                                                                                                                                                  | ۷٥٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ين ولاية الفقيه وشوري الفقهاء                                                                                                                                         | 109                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ہررات شوری الفقهاء                                                                                                                                                    | 17+                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| لشورى ونظام المرجعية التخصصية                                                                                                                                         | 170                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| القسم الثالث: النظر                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| تقصل السادس: الفقه وطريقة النظر                                                                                                                                       | <b>A</b> F !                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| نا هي طريقة النظر                                                                                                                                                     | ۱۷۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| لإتجاه السني وطريقة المتظرلاتجاه السني وطريقة المتظر                                                                                                                  | ۲۷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| لإتجاه السني وطريقة النظر                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| •                                                                                                                                                                     | ۱۷۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| لنظر وعواقب سد باب الاجتهادلنظر وعواقب سد باب الاجتهاد                                                                                                                | 1 Y o<br>1 Y o                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| لنظر وعواقب سد باب الاجتهاد                                                                                                                                           | 1 V T<br>1 V o<br>1 V o<br>1 V V<br>1 V q                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| لنظر وعواقب سد باب الاجتهاد                                                                                                                                           | 1 Y o<br>1 Y o<br>1 Y Y                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| لنظر وعواقب سدياب الاجتهاد<br>١ ـــ الالزام في اطار المذاهب الأربعة<br>١ ــ الالزام في اطار المذهب الواحد<br>لاتجاهات المطالبة بالنظر                                 | 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| لنظر وعواقب سدياب الاجتهاد<br>١ ــ الالزام في اطار المذاهب الأربعة<br>١ ــ الالزام في اطار المذهب الواحد<br>لاتجاهات المطالبة بالنظر<br>لإتجاه الشيعي وطريقة النظر    | 0 V /<br>0 V /<br>V V /<br>P V /<br>0 A /                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| لنظر وعواقب سدياب الاجتهاد<br>ا سـ الالزام في اطار المذاهب الأربعة<br>ا ــ الالزام في اطار المذهب الواحد<br>لاتجاهات المطالبة بالنظر<br>لإتجاه الشيعي وطريقة النظر    | 1 Y o<br>1 Y o<br>1 Y Y<br>1 Y q<br>1 A o<br>1 A q<br>1 A q                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| لنظر وعواقب سدياب الاجتهاد<br>ا ـــ الالزام في اطار المذاهب الأربعة<br>ا ـــ الالزام في اطار المذهب الواحد<br>لاتجاهات المطالبة بالنظر<br>لإتجاه الشيعي وطريقة النظر  | 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| لنظر وعواقب سدياب الاجتهاد  ا الالزام في اطار المذاهب الأربعة  ا الالزام في اطار المذهب الواحد  لاتجاهات المطالبة بالنظر لاتجاه الشيعي وطريقة النظر لنقف وطريقة النظر | 1 Y o<br>1 Y o<br>1 Y Y<br>1 Y 9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| لنظر وعواقب سدياب الاجتهاد  ا الالزام في اطار المذاهب الأربعة  لاتجاهات المطالبة بالنظر لاتجاه الشيعي وطريقة النظر لتلقف وطريقة النظر للقا طريقة النظر السائل الشرعي  | 0 V I<br>0 V I<br>1 V V<br>1 V O<br>1 V O |

| الاجتهاد والتقليد والاتباع و            | ع والنظر    |
|-----------------------------------------|-------------|
| ـــ المرتبة التفصيلية                   | 144         |
| ب-المرتبة الإجمالية                     | ¥ • •       |
| عمية النظر على الصعيد الجماعي والأمة    |             |
| ا ــ النظر وتقنين الأحكام               |             |
| •                                       | Y + £       |
| خيراً                                   | 4.0         |
| لفصل السابع : العقيدة وطريقة النظر      | Y+V         |
| لإجتهاد والتقليد في العقائد             |             |
|                                         | 414         |
|                                         | 412         |
|                                         | 410         |
|                                         | *14         |
| سن البلوغ ومشكلة التكليف                | <b>Y1</b> A |
| لعوام وطريقة النظر                      |             |
| ضاغة : المئتقف والمهمة المعرفية الثانية | ***         |
| لصادر لصادر                             | **1         |

المقدمة

### يتسبر الله الزمين الزميع

ليس من شك أن واقعنا المعاصر يشهد أزمة في الوسط الثقافي تخص العلاقة الشرعية بين المفتي والمقلد . فالمثقف الملتزم قد لا يجد مساعاً في إنباع المفتي في بعض الأمور ؛ للشك في صحة فتواه وصدقها ، وقد يتبعه إضطراراً لظنه بأنه متعبد بذلك حتى لو لم يكن مقتنعاً بالأمر ، مما يجعل العلاقة بينهما علاقة إضطراب وتزلزل . فعقل المقلد في واد ، وسلوكه في واد آخر . وقد تشتد هذه الأزمة أو تخف تبعاً لوعي المثقف وظروفه الخاصة . "

"وحيث أن هذا المشكل متعلق بالبحث الفقهي من حيث رسمه لطبيعة العلاقة بين المجتهد والعامي ؛ لذا فقد طرحنا الموضوع من هذه الزاوية ، الأمر الذي كلفنا البحث في قضايا الإجتهاد والتقليد بالقدر الذي له مساس وقرب من القضية التي نستهدفها ، وهي التنظير للحد الوسط الذي يقع بين مرتبتي الإجتهاد والتقليد ، والذي أطلقنا عليه بـ «طريقة النظر» . فهي ـ بحسب ما نراه ـ الطريقة الوحيدة التي يمكنها أن تحل مشكلة العلاقة بين المثقف والمجتهد ، ومن ثم القضاء على ما يعترضهما من أزمة كتلك التي أشرنا إليها .

وقد إعتمدنا في كل ما طرحناه على الأساليب التقليدية المتعارف عليها في الأدلة والمناقشة . كذلك إنفتحنا على كلا الإتجاهين السني والشيعي وتعاملنا معهما تعاملاً جوانياً بحسب الشروط الأصولية التي يرتضيها كل منهما .

هكذا فهذه الدراسة تخاطب فئتين من الناس المختصين والمشقفين . فهي تخاطب المختصين لأجل إقناعهم بذلك التنظير وفق نفس المبتنيات التي أسسوا فيها طروحاتهم الإستدلالية للقضايا الفقهية . كما أنها تخاطب المثقفين الملتزمين لتنبههم على السلوك الصحيح الذي ينبغي أن يتخذى وفق قناعاتهم وما تراه عقولهم .

| <u></u> | بحث أستدلاني ممارر |
|---------|--------------------|
|---------|--------------------|

فلعل ذلك يساهم مساهمة جادة للنهوض بالأمة من حيث جعل عقول المثقفين لها دورها الفاعل في التأثير على مجريات الحياة في القضايا التي لها مساس بالحياة الدينية .

یحی محمد لیدزــــبریطانیا ۱۹۹۲/۲/۱۸



الاجتهاد

# الفصل الأول

الإجتهاد: مضهومه ومراتبه وعلومه

| الاجتهاد والتقليد والاتباع والنظر | والنظر | والاتباء | والتقليد | الاجتهاد |  |
|-----------------------------------|--------|----------|----------|----------|--|
|-----------------------------------|--------|----------|----------|----------|--|

### مفهوم الإجتهاد وتطوره، بداية التنظير

عكن القول أن هناك تطورات عديدة حدثت لفهوم الإجتهاد منذ بداية تأسيسه التنظيري إلى يومنا هذا . ففي البداية لم يكن معنى الإجتهاد يخرج عن القياس أو ما يقابله من الممارسات الإجتهادية الأخرى التي وضعت لأجل تحديد أحكام القضايا غير المنصوص فيها ؟ مثل الاستحسان والمصالح المرسلة وما على شاكلتها ، وبالتالي فإن مفهومه لم يكن دالاً على بذل الجهد لإستنباط الأحكام من النص وفي النص ذاته ، كما هو واضح عند اللهب الفقهية الأربعة وغيرها من المذاهب التي كانت سائدة آنذاك . فقد عد الإجتهاد مصدراً من مصادر التشريع ، وبالتالي فإن موقعه كان في نفس القائمة التي تضم المصادر الأساسية للإستنباط ، كالكتاب والسنة والإجماع . مما يعني أن آلية إستنباط الأحكام من المصادر الثلاثة لم تفهم بأنها من الإجتهاد . فالإجتهاد لم يصح إلا مع عدم وجدان الحكم الشرعي من المصادر الآنفة الذكر .

فمن الناحية المبدئية أن الدلالة التي تمنحها المصادر الثلاثة هي القطع والبيان أو ما يرد إلى ذلك من ظنون مؤسسة على البيان ذاته ، كحجية خبر الواحد ، بينما لا يفيد الإجتهاد إلا الظن والرأي . وعليه كان العمل به من موقع الإضطرار طالما ليس هناك حكم للنص أو الإجماع على الواقعة (١) . فالإجتهاد ﴿إنما يباح للمضطر كما تباح الميتة والدم عند الضرورة ﴿فمن إضطر غير باغ ولا عاد فلا إثم عليه إن الله غفور رحيم ﴾ (١) .

لهذا كان السلف الأواثل يتحفظون من الفتوى (٣) ، وكان العديد منهم لا يحرم ولا يحلل

 <sup>(</sup>١) أنظر بهذا الصدد ما جاء في رسالة الشافعي وهو يمدد مفهوم الإجتهاد في قبال المصادر الأخرى ، ومنها قوله :
 قونحكم بالإجماع ثم القياس وهو أضعف من هذا ، ولكنها منزلة ضرورة لأنه لا يحل القياس والحبر موجود» .
 الرسالة ، ص٩٩٥ . كذلك : إين القيم الجوزية : أعلام الموقعين عن رب العالمين ، ج٢ ، ص٢٨٤ .

<sup>(</sup>٢) أعلام الموقعين عبج ٢ ع ص ٢٨٤ .

<sup>(</sup>٣) فقد قال البراء : القد رأيت تأكلمانة من أصحاب بدرها فيهم من أحد الاوهو بحب الذيكفيه صاحبه الفتياء . وقال سفيان بن عيبته وسحنون بن سعيد : أجرأ الناس على «القتيا اقلهم علماً» .

وقال الهيشرين جميل : شهدت مالكا سُتل عن ثمان واربعين مسألة فقال في اثنتين وثلاثين منها : الا ادرى . وقيل ربما كان
بُسأل عن خمسين مسألة فلا يجبب في واحدة منها . . . . . .

وقال ابو نعيم : ما رأيت عالماً أكثر قولاً لا أهري من مالك بن انس . وكان مالك يقول : قمن سكل عن مسألة ، قينبغي له قيل ان يجيب فيها ان يعرض نفسه على الجنة والشار ، وكيف يكون خلاصه في الاخرة ، ثم يجيب فيها، . وقال ابن القاسم : وسمعت مالكاً يقول : اني لأفكر في مسألة منذ بضع عشرة سنة ، فما النفق لي فيها رأي الى الان» .

وقال أبو حصين الأسدي : فإن احدُهم يفتي في المُسألة لو عرضت على عمر يَجْمع لها اهل بشره .

وقال هقبة بن مسلم : فصحبت ابن عمر اربعة واللائين شهراً ، فكان كثيراً ما يُسألُ ، فيقول : لا أدرى ! ٤ .

وقال أين أبي ليلى : أدركت مائة وعشرين من الاتصار من أصحاب رسول الله (ص) يسأل أحدهم عن للسألة ، فيردها الى هذا ، وهذا إلى علماً ، حتى ترجع الى الأول ، وما منهم من أحد يحدثت بحديث ، اويسأل من شيء الاود أخاء أو كفاء؟ وقال عطاء بن السالب : أدركت الواماً إن كان أحدهم ليسأل عن شيء فيتكلم وإنه ليرعد .

وكَان سعيد بن السبب لا يكاديفني ، ولا يقول الاقال : اللهم سلمني ، وسلم مني .

<sup>(</sup>لاحظ النصوص السابقة في : الحرائي ، احمد بن حسابان الحنيلي : صفة الفتوى والمقتي والمستفتي ، ص٧٠٠٠ . كذلك : القرضاوي ، يوسف : الصحوة الاسلامية بين الجمود والتطرف ، ص٤٠١ . وموسوعة الفقه الاسلامي ، ج٧٠ . ص١٧٥ وما بعدها) .

 <sup>(1)</sup> أبو زهرة : تاريخ المذاهب الاسلامية : ص٧٠٥ .

<sup>(</sup>ه) وجاء في صحيح مسلم في رواية عن النبي (ص) أنه أذا أمّر أميراً على جيش أو سرية أوصاه ومن معه ، ومن ذلك جاء في وصيته : فواذا حاصرت أهل حصن فأرادوك أن تنزلهم على حكم الله فلا تنزلهم على حكم الله ولا تنزلهم على محمد حكمك فانك لا تدري أتصيب حكم الله فيهم أم لا (أبن القيم : أحكام أهل اللمة عج ١ ، ص قسه . والشنقيطي ، محمد أمين : القول السديد في كشف حقيقة التقليد ، ص ٦٨) . وعلى شاكلة هذا الحديث ما روي عن عمر بن الخطاب ، اذ روى أبين : البو يوسف عن أبي وائل ، قال : أثاثا كتاب عمر ونحن بخانفين : وفيه قوله : فواذا حاصرتم حصناً فأرادوكم أن ينزلوا على حكم الله ، فلا تنزلوا فائكم لا تدرون أتصيبون فيهم حكم الله أم لا ، ولكن أنزلوهم على حكمكم ثم اقضوا بعد فيهم يما شتمه (ليو يوسف : اخراج ، ص ١٩٤) .

<sup>(</sup>٦) القول السديد في كَشِف حقيقة التقليد ، ص ٦٩ .

 <sup>(</sup>٧) المصدر السابق ، ص ٢٩ . اذلك : موسوحة الفقه الاسلامي ، ج ١٧ ، ص ٢٤٣ ــ ٢٤٣ . لهذا قال بعض العلماء في الكاره
 للذين يتعللون ويتحرمون تقليداً الأحوال المتهم ما نصه : فالذين يقولون من الجهلة المقلدين : هذا حلال وهذا حرام وهذا =

هكذا إن الفقهاء الأوائل لم يُقحموا «الاجتهاد» في دائرة النص ، خصوصاً وانهم أخذوا على عاتقهم مبدأ عدم التكثير في السؤال وتشقيق النصوص ، وهو مبدأ طالما أكدت عليه بعض المرويات النبوية (٨) ، وجرت عليه سيرة الصحابة كما يطلعنا عن ذلك ابن عباس في قوله : ما رأيت قوماً كانوا خيراً من أصحاب رسول الله (ص) ما سألوه إلا عن ثلاث عشرة مسألة حتى قبض كلّهن في القرآن ، منهن : يسألونك عن الشهر الحرام . . الغ(١) . لهذا قال بعض السلف وهو يخاطب معاصريه : انكم تسألون عن أشياء ما كنّا نسأل عنها ، وتنقرون عن أشياء ما كنّا نشأل عنها ، وتسألون عن أشياء ما أدري ما هي . وعن عمر بن وتنقرون عن أشياء ما كنا نشر عنها أصحاب رسول الله (ص) أكثر بمن سبقني منهم فما رأيت السحاق انه قال : لمن أدركت من أصحاب رسول الله (ص) أكثر بمن سبقني منهم فما رأيت قوماً أيسر سيرة ولا أقل تشديداً منهم (١٠٠٠) . وقال مالك : ادركت اهل هذا البلد وما عندهم علم غير الكتاب والسنة ، فاذا نزلت نازلة جمع الامير لها من حضر من العلماء فما اتفقوا عليه انفذه ، وانتم تكثرون المسائل وقد كرهها رسول الله (١٠٠٠) .

على هذا فقد كان السلف الأواثل يخشون الكثرة في السؤال وهم يدركون ما يترتب عليها من زج النص في حبائل الاجتهاد . حتى جاء عن الكثير من العلماء قولهم : التكثير من السؤال في المسائل الفقهية هو تكلف وتنطع فيما لم ينزل ، وقد كان السلف يكرهون ذلك ويرونه من التكلف(١٢)

#### \* \* \*

إن أول صورة منظرة وصلتنا عن مبدأ الإجتهاد الفقهي هي تلك التي رسمها مؤسس علم الأصول الشافعي (المتوفي سنة ٤٠٢هـ) . فهو يرادف بين الإجتهاد والقياس ؛ في الوقت الله لا يجد لهذا الإجتهاد أو القياس أساساً منصوصاً عليه من قبل الشرع ، لهذا فهو يثير تساؤلاً بهذا الشأن ليجيب عليه فيقول : قفمن أين قلت يقال بالقياس فيما لا كتاب فيه ولا

حكم الله وظناً منهم أن اقوال الأمام الذي قلدوه تقوم مقام الكتاب والسنة وتغني عنهما ، وأن توك الكتاب والسنة والاكتفاء بأقوال من قلفوه أسلم لدينه . أعمتهم ظلمات الجهل التراكمة عن الحقائل حتى صاروا يقولون هذا . فهم كما ترى ، مع أن الامام الذي قلدوه ، ما كان يتجرأ على مثل الذي تجرأوا عليه ، لأن علمه يمنعه من ذلك، (القول السئيد ، ص ٧١) .

<sup>(</sup>٨) أنظر مثلاً في صحيح البخاري باب فما يكره من كثرة السؤال، ، وقد جاء فيه ما روي عن النبي (ص) : فإن أعظم المسلمين جرماً من سأل عن شيء لم يحرم فمحرم من أجل مسألته ؛ (العسقلاتي ، محمد بن حجز : فتح الباري ، ج١٣٠ ، ص٢٢٦ ... ٢٧٧) .

 <sup>(</sup>٩) أحلام الموقعين ، ج ١ ، ص ٧١ روالقرطبي : جامع أحكام القرآن ، ج٦ ، ص ٣٣٣ . والمكي ، محمد علي المالكي : تهذيب القروق ، ج ١ ، ص ١٨٠ .

<sup>(</sup>١٠) الدهلوي ، ولي الله : رسالة الاتصاف ، ص ٢ . وحجة الله البالغة ، ج ١ ، ص ١٤١ .

<sup>(11)</sup> الجامع للقرطبي ، ج: ، ص ٢٣٢ .

<sup>(</sup>۱۲)الجامع دج٦ ، حي٣٢٪ .

سنة ولا إجماع؟ أفبالقياس نص خبر لازم؟ قلتُ : لو كان القياس نص كتاب أو سنة قيل في كل ما كان بص كتاب (هذا حكم رسول كل ما كان نص السنة (هذا حكم رسول الله) ، ولم نقل له قياس . قال : فما القياس؟ أهو الإجتهاد؟ أم هما مفترقان؟ قلت : هما إسمان لمعنى واحد . . . ١٥٠١٠ .

لكن الشافعي مع ذلك يستدل على صحة الإجتهاد جملة بصورة غير مباشرة من النص ، فيتساءل ليجيب قاتلاً: «أفتجد تجويز ما قلت من الإجتهاد ، فتذكره؟ قلت نعم إستدلالاً بقول الله: (ومن حيث خرجت فول وجهك شطر المسجد الحرام ، وحيث ما كنتم فولوا وجوهكم شطره). قال: فما (شطره)؟ قلت: تلقاء . . . فالعلم يحيط أن من توجه تلقاء المسجد الحرام عن نأت داره عنه على صواب بالإجتهاد للتوجه إلى البيت بالدلائل عليه ، لأن الذي كُلف التوجه إليه ، وهو لا يدري أصاب بتوجهه قصد المسجد الحرام أم أخطأه ، وقد يرى دلائل يعرفها فيتوجه بقدر ما يعرف ، ويعرف غيره دلائل غيرها بقدر ما يعرف وإن إختلف توجههما . . . (15) .

هكذا نفهم أن الشافعي لايرد الإجتهاد أو القياس إلى النص مباشرة . وهو في طريقته في الإستدلال عليه يستند إلى القياس ذاته ، وبالتالي فإنه يصادر على المطلوب . حيث كيف يصبح له أن يستدل على القياس من خلال فهم طلب التوجه إلى المسجد الحرام في الآية لولا أنه قاس هذه القضية على غيرها .

مهما يكن فقد كثر الجدل حول مسند القياس وغيره من موارد الإجتهاد الأخرى . وموقف الشافعي بهذا الخصوص ربحا لا يختلف عما ينسب إلى مواقف المذاهب الثلاثة الأخرى (الحنفي والمالكي والحنبلي) ، خاصة إننا نجد مبدأ الإجتهاد يذكر في قائمة هي نفسها التي يُذكر فيها النص كمصدر للتشريع . فأتباع المذاهب الأربعة الذين يعولون على طريقة الإجتهاد فيما لا نص فيه ، حينما يعددون مصادر التشريع فإتهم يضعون أنواع الإجتهاد مع أنواع النص وملحقاته جنبا إلى جنب ، رغم أنهم يميزون بينهما من حيث الرتبة والدرجة .

فالقرافي المالكي يُحصي في كتابه (تنقيح الأصول) أصول مذهب مالك ويعددها كالآتي : القرآن والسنة والإجماع ، وإجماع أهل المدينة وقول الصحابي ، والقياس والمصالح المرسلة والعرف والعادات والإستحسان وسد الذرائع والإستصحاب (١٥٠)

كما أن الشاطبي في كتابه (الموافقات) حاول أن يرد أدلة المذهب المالكي إلى أربعة ؛ جامعاً

<sup>(</sup>١٣) الرسالة ، ص٤٧٦ ... ٤٧٧ .

<sup>(11)</sup> المعدر السابق عص ٤٨٧ ــ ٤٨٨ .

<sup>(</sup>١٥) أبو زهرة :مالك ، دار الفكر العربي ، ص٢٧٦ .

فيها النص والإجتهاد معاً . فهو يرى أن هذه الأدلة عبارة عن الكتاب والسنة والإجماع والرأي ، معتقداً أن مالكاً كان يرى أن «السنة» متضمنة لكلٌ من عمل أهل المدينة وقول الصحابي ، وأن لفظة «الرأي» تتضمن كلاً من المصالح المرسلة والإستحسان والإستصحاب وسد الذرائع والعادات (١٦) .

وأيضاً فإن الطوفي الحنبلي يحصي الأدلة بين العلماء عموماً فيجدها لا تزيد على تسعة عشر دليلاً ، وهي كل من النص والإجتهاد معاللاً .

كل ذلك يتسق مع الفهم الخاص للإجتهاد من كونه ليس مستلهماً مباشرة من النص ولا أنه موضوع بخصوص فهمه بالذات بل بالعرض . فهذا هو حال المرحلة الزمنية التي كانت تضم عصر أثمة المذاهب الفقهية الأربعة وغيرها .

<sup>(</sup>١٦) المصدر السابق ، حاشية ص٢٧٦ .

<sup>(</sup>١٧) الأدنة التي يذكرها الطوقي هي : الكتاب والسنة وإجماع الأمة وإجماع أهل المدينة والفياس وقول الصحابي والمصلحة المرسلة والإمشصحاب والمبراءة الأصلية والعوائد أو العادات والإستقراء وسد المدائع والإستدلال والإستحسان والأخذ بالأخف والمصمة وإجماع أهل الكوفة وإجماع العترة وإجماع الخلفاء الأربعة . (الطوفي : رسالة في رعاية المصلحة ، نشرت خلف كتاب مصادر التشريع الإسلامي لعبد الوهاب خلاف ، ص١٠٠١ . )

### تغير مفهوم الإجتهاد وإتساعه

من الواضيح أنه مع مرور الزمن أخذ مفهوم الإجتهاد يتسع ويتغير . فمن جهة ظهرت هناك محاولات للإستدلال بالنصعلى قضايا الإجتهاد ، خاصة القياس منه ، في الوقت الذي أخذ هذا المفهوم يكسب سعة أكبر ليشمل حالة الإجتهاد في النص ، دون أن يبقى حبيساً وموقوفاً على ما لانص فيه كما عهد عليه في السابق . فقد شاع الإستدلال على جواز العمل بالإجتهاد بدعوى الإجماع وذكر بعض الآيات القرآنية والأحاديث النبوية التي تتضمن عدم الممانعة من العمل به حين عدم توفر النص ، كما هو الحال في حديث معاذ بن جبل (١٨٠) ، فضلاً عن سيرة الصحابة والخلفاء الراشدين وبعض أقوالهم المفيدة لهذا الغرض ، مثلما يُنقل عن الخليفة الثاني عمر بن الخطاب على ما منجرف .

أما من حيث إتساع مفهوم الإجتهاد وتعبيره عما يتعلق بفهم النص دون الإقتصار على الوقائع غير المنصوص فيها ؛ فهذا ما نجده لدى العلماء المتأخرين ، كما هو واضح مما يقوله أبو الحسين البصري (المتوفي سنة ٤٣٦ هـ) : قوأعلم أن الفقهاء يعدون من مسائل الإجتهاد ما يستدل عليه بالكتاب كالنية في الوضوء والترتيب وأن (الواو) للترتيب أو للجمع . . ١٩٥٠ . كذلك ما يصرح به البعض من أن الإجتهاد عبارة عن قبذل الجهد وغاية الوسع إما في استنباط الأحكام العملية من أدلتها التفصيلية ، وإما في تطبيقها ٢٠٠٠ . وأيضاً ما يقوله أبو اسحاق الشيرازي من أن الإجتهاد هو قبذل الوسع وبذل المجهود في طلب الحكم الشرعي ممن هو من أهله ١٤١٥) . وكذا ما يصرح به الغزالي في كتابه (المستصفى) بأنه قبذل المجتهد وسعه

<sup>(</sup>١٨) يبدو أن الشافعي لم يعول على حديث معاذ باعتباره مرسلاً ، إذ المرسل ليس بحجة عنده كما نص الأمدي . (انظر : الاكدي ، سيف الدين على : الإحكام في أصول الأحكام ، ج٤ ، ص٢٩٦) .

<sup>(</sup>١٩) البصري ، أبو الحسين : المعتمد في أصول الفقه ، ص٧٦٦ .

 <sup>(</sup>٢٠) أبو زهرة : الغزالي الفقيه ، بحث منشور في : أبو حامد الغزالي ، في الذكرى المثوية التاسعة لميلاده ، ص ٥٦١ . كذلك : تاريخ المذاهب الاسلامية ، ص ٣٢١ .

<sup>(</sup>٢١) الشيرازي ، أبو اسحاق : شرح اللمع ، ج٢ ، ص١٠٤٣ .

في طلب العلم بأحكام الشريعة المربعة أنه يعد أصول الأدلة أن هذا الإمام لم يعتبر دائرة الإجتهاد خارجة عن دائرة النص ، بدلالة أنه يعد أصول الأدلة أربعة هي الكتاب والسنة والإجماع ودليل العقل والإستصحاب الدالين على براءة الذمة في الأفعال قبل ورود السمع (٢٢) . ومثل ذلك وقبله نجد تعريف الإجتهاد عند إبن حزم (المتوفي سنة ٢٥٦هـ) مقيداً بما هو منصوص باعتباره ينكر قضايا الإجتهاد فيما لانص فيه . إذ يعرفه بأنه قبلوغ الغاية وإستنفاد الجهد في المواضع التي يرجى وجوده فيها في طلب الحق فمصيب موفق أو محروم (٢٤) .

وعلى هذه الوتيرة ظهر مفهوم الإجتهاد لدى المتأخرين التابعين من أمثال الآمدي والبيضاوي والفتوحي والشنقيطي ومحب الله بن عبد الشكور وعلاء الدين البخاري وغيرهم (٢٠٠) . وبعضهم أمده الى ساحة العقليات مثلما هو الحال مع الشيخ ابي محمد السالمي (المتوفي سنة ١٣٣٢هـ) الذي يعرفه بأنه استفراغ الفقيه الوسع في استحصال حادثة بشرع أو عقل ، وانما قلت كذلك ليشمل العقليات فان فيها الاجتهاد ايضاً و (٢١٠) .

هكذا يلاحظ أن معظم تعاريف الإجتهاد كالتي ذكرناها تجعل موضوعها الأساس هو النص وليس قضايا ما لانص فيه . فشتان بين المفهوم القديم للإجتهاد كما حدده الشافعي وبين ما استحدثه الأتباع فيما بعد . إذ كان التحديد الأول ينحصر في حدود «الإنتاج المعرفي» الخاص بالإجتهاد فيما لانص فيه ، بينما شمل التحديد الأخير مجال «فهم النص أو الخطاب» ووضع تفاوتاً بيناً بين الفهم والشريعة

<sup>(</sup>٢٢) الغزالي ، أبو حامد : المستصفى من علم الأصول ، ج٢ ، ص ٢٥٠ .

<sup>(</sup>٢٢) الصدر السابق ، ج ١ ، ص ١٠٠ و ٢١٧ .. ٢١٨ .

<sup>(</sup>٢٤) انظر لإبن حزم : الأحكام في أصول الأحكام ، مطبعة السعادة ، ج ١ ، ص ٤٥ ، ج ٥ ، ص ١٢٦ ومابعدها . والمحلى ، ج ١ ، ص ١٠ . (٣٥) انظر بهذا الصدد : الأمدي : الإحكام في اصول الأحكام ، ج ٤ ، ص ٣٩٦ . والأنصاري ، عبد العلي محمد بن نظام الدين : فواهم الرحموت بشرح مسلم الشيوت في أصول الفقه ، ج ٢ ، ص ٣٦٦ . والمرعي ، حسن أحمد : الإجتهاد في الشريعة الإسلامية ، ضمن كتاب الإجتهاد في الشريعة الإسلامية وبحوث أخرى (القسم الأول) ، ص ١٣١٢ .

<sup>(</sup>٢٦) السالمي ، عبد الله بن حميد :مشارق الوار العقول ، ص ٧٠ .

### مفهوم الإجتهاد في الدائرة الشيعية

أما في الدائرة الشيعية فالمقرر مبدئياً هو أن الإجتهاد لا يعبّر عن كونه عبارة عن إنتاج معرفي كما في القياس والإستحسان والمصالح المرسلة ، بل هو عبارة عن فهم النص طبقاً لشروطه الخارجية والداخلية ، أي شروط السند والمتن ، حيث وضع الإجتهاد أساساً لهذه الإعتبارات ؛ من حيث أنه يعني إفراغ الجهد والوسع لإستنباط الحكم من النصوص ، كما تقرر صراحة لدى المحقق الحلي (المتوفي سنة ٢٧٦هـ أو ٢٧٦هـ أو ٢٧٦هـ أو ٢٧١ م عا يعبر عن إمتداد لما أل إليه النظر السني . وبالفعل يعترف بعض المعاصرين من فقهاء الشيعة من أنه بعد أن كسب مفهوم الإجتهاد معنى جديداً لدى السنة كما عند الغزالي (المتوفي سنة ٥٠٥هـ) وأخذ مفهوم الإجتهاد معنى جديداً لدى السنة كما عند الغزالي (المتوفي سنة ٥٠٥هـ) وأخذ الإستعمال بمعنى الرأي والقياس يقل ويضعف منذ ذلك الحين ليتجه أكثر إلى المجاهدة العلمية في طلب الأحكام ؛ فإن «بعد هذا التحول والإنقلاب بدأت الكلمة تأخذ طريقها إلى فقه الشيعة أيضاً ه (٢٨).

إلا أن مفهوم الإجتهاد في الدائرة الشيعية لا يعطي مدلول الإمتداد لما آل البه النظر السني فحسب ، وإنما هناك جانب الإنفصال عنه في الوقت نفسه . فقد كانت آلية إستنباط الحكم من النص مقررة منذ بداية التنظير لدى الإتجاه الشيعي ، بالرغم من وجود تحفظ على لفظة (الإجتهاد) ، حيث في تلك الفترة كان هذا الإصطلاح حاملاً للمعنى الذي يتعامل به الإتجاه السني ، كمرادف للقياس وما على شاكلته ، والذي يخص القضايا غير المنصوص فيها .

0 1 1 1 1 2 1 13

<sup>(</sup>٣٧) يقول الحقق الحلي بهذا الصدد: إن الإجتهاد هدو في عرف الفقهاء بذل المبهد في استخراج الأحكام الشرعية ، ويهذا الإجتبار يكون إستخراج الأحكام الشرعية الإجتبارات نظرية ليست مستفادة من ظواهر النصوصفي الأكثر صواء كان ذلك الدليل قياساً أو غيره ، فيكون على هذا التقرير أحد أقسام الإجتهاد . فإن قيل : يلزم على هذا أن يكون الإمامية من أهل الإجتهاد . قانا : الأمر كذلك ، لكن فيه إيهام من حيث أن القياس من جملة الإجتهاد قواذا استثني القياس كنا من أهل الإجتهاد في تحصيل الأحكام بالطرق النظرية التي ليس أحدها القياس ٤ . (الحلي ، مجموعة بن الحسن : معارج الأصول ، ص ١٩٨ . كذلك : الصدر ، محمد باقر : المعالم الجديدة للأصول ، ص ١٩٦) .

لهذا كانت عبارات المنظرين من قدماء الشيعة تفوح برفض الإجتهاد وتحريم العمل به ، كما هو الحال عند المفيد والشريف المرتضى والشيخ الطوسى (٢٩) .

لكن مع ذلك فهناك إختلاف فيما تفضي إليه آلية فهم النص في عملية إستنباط الحكم السرعي . فبعض العلماء يعتقد بأن هذه الآلية تفضي إلى القطع أو العلم ، بما يجعل التطابق بين الفهم والخطاب تامة ، كما هو الحال مع رأي الشريف المرتضى وابن ادريس الحلي وإبن زهرة والحدث محمد أمين الإسترابادي وأتباعه (٢٠) . بل لا يستبعد القول ان هذا هو مسلك جميع المتقدمين من الامامية حتى مجيء الحقق الحلي او ابن اخته الملقب بالعلامة الحلي خلال القرنين السابع والثامن الهجريين .

ويؤيده أن الأمدي الشافعي (المتوفي سنة ٦٣١هـ) كان يضع الأمامية ضمن الاتجاهات التي لا ترى للمخطئ في الاجتهاد عذراً يسامح عليه ، بتبرير مفاده أنه ما من مسألة الاوالحق فيها متعين وعليه دليل قاطع ، فمن أخطأه فهو آثم غير كافر ولا فاسق ، وهو الرأي المنسوب الى بعض المعتزلة مثل بشر المريسي وابن عليه وابي بكر الاصم ، كذلك نفاة القياس كالظاهرية والامامية (٢١).

لكن على خلافهم ذهب الإتجاه العام من الشيعة ، كما هو الحال مع المتأخرين ، حيث تقرر بأن آلية الفهم غالباً ما تفضي إلى الظن بالحكم الشرعي ، وبالتالي فهم لا يمانعون من الإقرار بوجود خلخلة واسعة في علاقة التطابق بين الفهم والخطاب .

<sup>(</sup>٢٩) انظر بهذا الصدد المصادر الثالية : رسائل الشريف المرتضى ، ج ١ ، ص٧ . كذلك : المرتضى : الإنتصار ، ص ٢٧ . المطومي ، أبو جعفر : تمهيد الأصول في علم الكلام ، ص ٣٥ . كذلك الطومي : عدة الأصول ، ج ١ ، ص ٣٩ . أما الشيخ المفيد فله كتاب بعنوان (النقض على إبن جنيد في إجتهاد الرأي) .

<sup>(</sup>٢١) البيانوني ،محمد أبو القتح : دراسات في الاختلافات الفقهية ، ص ١٣٧ .

### تطور الإجتهاد عند الشيعة

على أنه إذا ما كانت تلك الخلخلة مقتصرة لدى المحقق الحلي على كل ما هو نظري وغير ظاهر من النص المباشر في الغالب ، فإن الأمر عند المتأخرين إمتد إلى أكثر من هذا . ذلك أنه قد لاح ظاهر النص ولم يتوقف عند حدود الإطارات النظرية للنصوص . وقد تجاوز الأمر عند البعض وأخذ أبعاداً أوسع من ذلك على ما فصلناه في بعض من بحوثنا(٢٢) .

تظل هناك القضايا غير المنصوص فيها ، أو التي يعجز إستنباطها بواسطة فهم الخطاب ، وهي ما يتضمنها الإنساج المعرفي . فقد كان الإعتقاد السائد منذ بداية التنظير الشيعي وحتى بعض مراحله المتأخرة يجعل هذه القضايا تعود إلى أحكام العقل كالبراءة والإستصحاب . . . الخ . ففي البداية أعتقد بأن هذه الأحكام قطعية ، ثم مع مرور الزمن ظهر من يقول بأنها ظنية . لكن بفعل الصراع الأصولي الإخباري فإن هذا الفهم أخذ يتغير وذلك منذ عصر وحيد الدين البهبهائي (المتوفي سنة ٢٠٢هـ) وحتى يومنا هذا ، إذ لم يعد النظر إلى هذه المدركات على أنها أحكام عقلية ، بل أعتبرت مجرد وظائف عملية أطلق عليها «الأصول العملية» (١٣٠٠) ، حيث ليس من مهامها معرفة الحكم الشرعي وإدراكه على حقيقته ، بل تنحصر وظيفتها في تعيين السلوك العملي للمكلف كي تبرأ ذمته من التكليف ، أما الحكم الشرعي فيظل معلقاً ومجهول الحال .

على أن بهذا الكشف أصبح الجهد الإجتهادي للشيعة مكرساً بدرجة كبيرة وواسعة نحو بحث هذه الأصول الوظيفية ، الأمر الذي ميّزها عن الإتجاه السني من حيث أنه قيّد جهده بالكشف عن الحكم الشرعي فحسب (٣٤).

<sup>(</sup>٣٢) أنظر بهذا الصند كتابنا : مدخل إلى فهم الإسلام ، ضمن سلسلة : المنهج في فهم الإسلام (١) ، ص ٤٩ وما بعدها .

<sup>(</sup>٣٣) الصدر ، محمد باقر : بحوث في علم الأصول ، تحرير محمود الهاشمي ، جه ، ص ١١ .

<sup>(</sup>٣٤) بهذا الصند يقول الإمام محمد بأقر صدر: «إن منهج الإستنباط في الفقه الإمامي قد إحتمد على إفتراض مرحلتين للإستنباط يطلب في أولاهما الدليل على الحكم الشرعي ، ويطلب في الثانية تشخيص الوظيفة العملية تجاهه تنجيز} أو =

### الإجتهاد والعامل الزمني

الملاحظ مما سبق أن مفهوم الإجتهاد قد أخذ يتسع ويتمدد على حساب إفتراض التطابق بين الفهم والخطاب . فكلما إمتد الظرف التاريخي كلما عمل الإجتهاد على توسيع رقعة التفاوت بين الشيئين "في ذاته و وللماتنا من الخطاب . فإذا كان عصر النص يشهد وجوداً للتصور الذي يبني طروحاته على فكرة التطابق ؛ فإن مرحلة ما بعد هذا العصر مباشرة ، وبالتحديد بداية التنظير الفقهي ، قد بدأت تتحرك خلالها موجة الإهتزاز والخلخلة في التطابق ، وذلك عبر الإعلان عن تأسيس الإجتهاد المفضي إلى الظن فيما لانص فيه ، وهي أولى مراحل إهتزاز تلك العلاقة من خلال آلية الإنتاج المعرفي . ولم يتوقف الأمر عند هذا الحد ، فمع مرور الزمن أخذت ظاهرة الإهتزاز والخلخلة تتسرب إلى فهم الخطاب مباشرة بعد أن كانت مقتصرة على الإنتاج المعرفي .

أما في الدائرة الشيعية فقد بلغت هذه الظاهرة مداها عبر الإعلان عن الجهل المطبق بمعرفة الحكم الشرعي عند العجز عن فهم النص وفيما لانص فيه ، حيث أصبح التعويل على ما أطلق عليه بالأصول العملية ، في الوقت الذي تم ترسيم وتثبيت تلك الظاهرة لدى الغالب من فهم الخطاب الفقهي ، إذ إعترف الفقهاء بالعجز عن تحصيل العلم أو القطع في الموارد الجزئية للفقه باستثناء القليل منها ، وعليه إكتفوا بالظن المعتبر فيها \_ إذ الأصل في الظن هو عدم الحجية إلا ما خرج بدليل قطعي \_ . كما أن هناك مناقشات إيستمولوجية هامة قد جرت بخصوص إفتراض ما يعرف بدليل الإنسداد الذي ذهب إليه عدد كبير من المتأخرين ، وهو لا يقتصر على إنسداد باب العلم بالأحكام ، بل يفترض أيضاً إنسداد باب الظن المعتبر شرعاً ، يقتصر على إنسداد باب العلم بالأحكام ، بل يفترض أيضاً إنسداد باب الظن المعتبر شرعاً ، وهو المعبر عنه تارة بالإنسداد العلمي ، وأخرى بالظن الخاص ، والقصود به بالدرجة الرئيسية وهو المعبر عنه تارة بالإنسداد العلمي ، وأخرى بالظن الخاص ، والقصود به بالدرجة الرئيسية وهو المعبر عنه تارة بالإنسداد العلمي ، وأخرى بالظن الخاص ، والقصود به بالدرجة الرئيسية الإنسداد الخاص بحجية خبر الآحاد (٢٥٠) ، لما أثير حولها من شكوك ومشاكل معرفية ، خاصة

(٣٥) بهذا الصدد يذكر الإمام الصدر أن الأصوليين منذ المصر الثالث المتمثل بعصر الوحيد البهيهاني بدأوا الإنساءلون على يمكننا =

تعليراً . والقواعد التي تقرر في المرحلة الثانية هي التي تسمى بالأصول العملية لأنها تشخص الموقف العملي إنجاه التشريع من دون أن تشخص الحكم الواقعي نفسه ، وهذه المنهجة يتميز به الفقه الإمامي عن فقه العامة الذي يتبعه إلى إثبات الحكم الشرعي دائماً المرحلة الأولى - فإن لم يكن إثباته بالدلالة القطعية أو المفروغ عن دليليتها شرعاً عول إلى طرق أضعف في مقام الإثبات من الأمارات والظنون القائمة على أساس إعتبارات ومناسبات واستحسانات ، فهو يشوسل بكل وسيلة إلى إلبات الحكم الشرعي مهما أمكن ، بيتما في الفقه الإمامي كلما لم تقم عند الفقيه الأدلة القطعية أو الشرعية المقروع عنها ؛ انتقل إلى المرحلة الثانية وهي تشخيص الوظيفة المقررة عند الشك ولو عقالاً دون أن يتبعه إلى التماس الأدلة والأمارات الناقصة لإتبات الحكم الشرعي الواقعي ، ومن هنا نجد أن الفقه الإمامي توسع في بحث الأصول العملية وأقسامها وشرائط كل منها ، بيتما فقه العامة لم يتعرض لتلك البحوث ، بل على العكس من ذلك نجد أن للبحث عن الأمارات والمظنون ومحاولات إلبات الحكم الشرعي على أساسها مجالاً واسعاً في أصول الفقه ، في الوقت الذي يكون البحث عنها محصوراً في حدود ما هو في معرض قيام دليل شرعي على حمويته ، أنظر : يحوث في علم الأصول ، ج ته ، ص ٩٠٠٠ .

أن مدار أغلبية موارد الأحكام الفقهية يتوقف عليه (٢٦) . وهو إن دلَّ على شيء فإنما يدل على المدى الذي آل اليه علم الأصول من الكشف عن حدة الإهتزاز والخلخلة في علاقة التطابق ، وبالتالي التفاوت بين ما هو «في ذاته» وما هو «لذاتنا» من الخطاب .

هكذا شتان بين الفهم الذي شيده القدماء من الفقهاء إزاء الخطاب وبين الفهم الذي إنتهى إليه المتأخرون ، فبينما كان أولئك يبنون فهمهم على الوضوح والبيان وبالتالي التطابق مع الخطاب ؟ نجد المتأخرين على العكس يقيمون التباعد بين الفهم والخطاب كلما إمتد بهم الزمان ، وإذا كان مآل هؤلاء هو الوقوع في خندق الإنسدادة والإعتراف بغياب الطريق الموصلة إلى البيان في الخطاب ، أو اللجوء إلى الوظيفة العملية بعد اليأس من تحصيل صور البيان ؟ فإن الأمر عند القدماء يختلف تماماً ، إذ إن قرب عهدهم بعصر النص ومحدودية ما البيان ؟ فإن الأمر عند القدماء يختلف تماماً ، إذ إن قرب عهدهم بعصر النص ومحدودية ما يحتاجون إليه من المسائل نسبياً جعلهم يتصورون أن تحصيل البيان والوضوح حالة مطلقة ثابتة ، فادعى علماء الشيعة القدماء طبقاً لهذا الأن من اللطف الواجب على الله أن يجعل

أن نظفر بدليل شرعي على حجية الحير الظني أو الآ وعلى هذا الأساس وجد في مستهل العصر الثالث إتجاه يدهي إنسداد باب المعلم ، لأن الأخبار النفية ، ويدعو إلى إقامة علم الأخبار الخبار النفية ، ويدعو إلى إقامة علم الأصول على أساس الاعتراف بهاما الإنسداد ، كما يدعو إلى جعل الظن بالحكم الشرعي سأي ظن سأساساً للعمل ، عنم الأصول على أساس الاعتراف بهاما الإنساد ، كما يدعو إلى جعل الظن بالحكم الشرعي سأي ظن سائر الظنون ، وقد دون قرق بين الظن الحاصل من الخبر وغيره ما دعنا لا تمللت دليلاً شرعياً عاصاً على حجية الخبر يجيزه عن سائر الظنون ، وقد أعذ بهذا الإنجاه الإنجاء عدد كبير من رواد العصر الثالث ورجالات المدرس والبحث العلمي حتى يومنا هذا ، ويالرغم من الحقق القبي وتلميله عند العلمي حتى يومنا هذا ، ويالرغم من أن لهذا الإنجاء المؤلمة الإنجاء المؤلمة المؤلمة المؤلمة المؤلمة المؤلمة المؤلمة المؤلمة التي يطرحها هذا الإنجاء حديثة ولم تدعل الفكر العثمي قبل عصره ، المعالم المؤلمة المؤلمة التي يطرحها هذا الإنجاء حديثة ولم تدعل الفكر العلمي قبل عصره ، المعالم المؤلمة المؤلمة المؤلمة التي يطرحها هذا الإنجاء حديثة ولم تدعل الفكر العلمي قبل عصره ، المعالم المؤلمة المؤل

(٣٦) نَغُمُ بعض المُتأخرين من علماء الأصول دليل الإنسداد بخمسة مقدمات ، لو أنها صدقت لكان يكفي العمل بمطلق المظن طبقاً لأغلب القاتلين بهذا الدليل ، وهي كالأثن :

المقدمة الأولى : حصول العدم الإجمالي بوجود الكثير من التكاليف في الشريعة .

المقدمة الثانية : إنسفاد باب العلم والطن الحاص المعتبر شرعاً باب العلمي .. في أغلب عنه التكاليف .

المقدمة الثالثة : عدم جواز إهمال علم التكاليف ولا ترك إمتثالها .

للقدمة الرابعة : عدم وجوب العمل بجميع تلك التكاليف لللتبسة بطريقة الإحتياط ، بل عدم جواز فلك ، وأيضاً عدم جواز الرجوع في ذلك إلى الأصول العملية ولا إلى فتوى العالم بمحكمها .

المقدمة الخامسة : يعتبر ترجيح المرجوح على الراجع قبيحاً ، وبالتالي لا يجوز ترجيع المشكوك والموهوم على المظنون . (انظر حول ذلك : فوائد الأصول ، ج ١ ، ص ١٨٣ وما يعدها . والخراساني ، محمد كاظم : كفاية الأحمول ، ص ١٥٣ وما بعده بعدها ، والجزائري ، محمد جعفر المروج : منتهى الدراية في توضيح الكفاية ، ج ٤ ، ص ٥٧٥ وما بعدها ، والنائيني ، محمد حسين الغروي : فوائد الأصول ، ج ٣ ، ص ٢٢٥ وما بعدها . والبجنوردي ، حسن الموسوي : منتهى الأصول ، ج ٢ ، ص ١٢ وم ا بعدها . والحكيم ، محسن الطباطبائي : حقائق الأصول ، والمنظفر ، محمد رضا : أصول الفقد ، ج ٣ ، على كل حكم شرعي دليلاً واضحاً مادام الإنسان مكلفاً والشريعة باقية الآلاث . وهو أمر يتشابه كثيراً مع ما حصل من تطور في عالم علوم الطبيعة ، إذ ساد الإعتقاد بوجود التطابق بين العقل والطبيعة قروناً طويلة ، منذ اليونان ويعدها الحضارة الإسلامية ، ومن ثم النهضة الحديثة ، حتى بدأت أركان هذا الإعتقاد تتزعزع وتنهار شيئاً فشيئاً ، وذلك منذ عصر التنوير ، ومن ثم تفاقم الأمر وإتخذ بُعداً علمها ومنطقياً خلال عصرنا الحاضر .

(٢٧) المعالم الجديدة للأصول ، ص ٢٦ ـ ٩٣ .

## الإجتهاد والدلالة الظنية بالحكم الشرعي

مع أن التنظير للإجتهاد والتطورات التي لحقت به كانت تؤكد أنه عملية فكرية تفضي إلى الظن ؛ إلا أن التعاريف التي دارت حوله لم يكن جميعها يؤكد هذه الناحية . فبعضها ذو دلالة عامة ، وبعض آخر فيه قيد السعي في تحصيل العلم ، كما أن بعضاً ثالثاً يكتفي بقيد تحصيل لظن فقط . في حين هناك تعاريف تتضمن القيدين العلم أو الظن حسب الاستطاعة .

فأغلب التعاريف التي مرت معنا تعطي دلالة عامة غير مقيدة بعلم أو بظن . لكن بعضها كان مقيداً بالعلم كتعريف الغزالي الآنف الذكر ، وكذلك تعريف علاء الدين البخاري الذي يعبر عنه بأنه بذل المجهود في طلب العلم بأحكام الشرع (٣٨) . وربما يكون قيد العلم في لتعريف هنا ليس مشروطاً في الإجتهاد ، لكنه يظل غاية يسعى إليها الفقيه ما أمكنه ذلك .

وبالنسبة إلى مفهوم الإجتهاد المؤسس طبقاً لقيد الظن فنجد تعاريف عديدة ، منها ما عرفه الأمدي من أنه الستفراغ الوسع في طلب الظن بشيء من الأحكام الشرعية الا المعالم عرفه الأمدي من أنه الستفراغ الوسع في طلب الظن بشيء من الأحكام الشرعية الشكور بأنه بذل الطاقة من الفقيه في تحصيل حكم شرعي لنني (٤٠) . وعرفه الحاجبي بأنه إستفراغ الفقيه الوسع لتحصيل ظن بحكم شرعي ومثل لك ما عرفه العلامة الحلي والشيخ حسن بن زين الدين وغيرهما من علماء الشيعة (١٤) .

أما تعريف الإجتهاد المنبني على آخذ إعتبار قيد العلم أو الظن فنجد مشلاً ما عرفه الشنقيطي من أنه ذل الفقيه وسعه بالنظر في الأدلة لأجل أن يحصل له الظن أو القطع بأن حكم الله في المسألة كذا(٤٢).

٣٨) الإجتهاد في الاسلام للمرعي ، نفس العمليات السابقة ، ص ١٣ .

٢٩) الإحكام للأمدي ، ج ٤ ، ص ٢٩٦ ،

٤٠) فواتح الرُحموت عَجَّم ٢ مس ٣٦٢ ،

٤١) المني ، المسن بن يوسف : مبادئ الرصول ؛ ضمن تصوص النراسة في الحوزة العلمية ، ص ٤٩٥ . والعاملي ؛ حسن بن زين المدين : معالم المدين وملاذ الحبتهدين ؛ ص ٣٨١ . والحراساني : كفاية الأصول ؛ ص ٢٨٥ . والحوثي ؛ أبو المقاسم : المتنقيع في شرح العرود الوثنى ، كتاب الإجتهاد والتقليد ؛ ص ٣٠٠ .

الإجتهاد في الشريعة الإسلامية للمرض ، ص ٢ ١٣٠١ .

على أن الخلاف بين هذا التعريف وما قبله يُفترض أنه عائد إلى أن القائل بقيد الظن فقط لا يعتبر تحصيل العلم أو القطع بالحكم الشرعي من الإجتهاد كما هو صريح رأي الآمدي الذي نص على أن القطعي ليس محلاً للإجتهاد (٤٣) وعلى ذلك سار صاحب (صفة الفتوى والمفتي والمستفتي) معتبراً «كل حكم يثبت بدليل ظني فهو اجتهادي ، أذ لا اجتهاد مع القطع القطع فهذا الشرط في الاجتهاد يقيد تعريفه القائل بأنه «بذل الجهد والطاقة في طلب الحكم الشرعي بدليله» (٤٥).

لذلك فقد وجد هذا الضرب من المفهوم نقداً من قبل الإخباريين في الوسط الشيعي رداً على ما قام به غرماؤهم الأصوليون من تبني لذلك القيد في التعريف ، وهو أمر يعود إلى الخلاف بين الجانبين حول طبيعة الأحكام التي يدركها الفقيه ، هل أنها تحمل صفة العلم أم الظن؟ ذلك أن من المعلوم هو أن الإخباريين بخلاف الأصوليين (المتأخرين) إعتبروا أن الطريق إلى العلم بالأحكام الشرعية مفتوح دائماً .

ولا شُك أن هذا الخلاف قد أثر على المتأخرين من الأصوليين . فبعضهم حاول المصالحة بينهم ويين الإخباريين فإعتبر أن من الأولى تبديل قيد «الظن بالحكم الشرعي» بقيد آخر هو «الحجة على الحكم الشرعي» (٤٦) ، فيكون التعريف عبارة عن بذل الفقيه ومنعه في طلب الحجة على الحكم الشرعي ، أو هو كما عرفه السيد الخوثي عبارة عن تحصيل الحجة على الحكم الشرعي (٤٧) .

فهذا المعنى يجعل من أساس الظن قائماً على العلم . لهذا يذكر الخوثي أن المقرر لدى الإمامية هو عدم الإعتبار بالظن في شيء وأن العبرة إنما هي بما جعلت له الحجية شرعاً سواء كان هو الظن أو غيره . وهو بذلك يجعل الحق مع الإخباريين من حيث أنهم أنكروا جواز العمل بالإجتهاد المفسر باستفراغ الوسع لتحصيل الظن بالحكم الشرعي ، معتبراً أن الإجتهاد بهذا المعنى يعد بدعة لا يجوز العمل على طبقه ، حيث وجود النهي عن إتباع الظن كما في جملة من الآيات الكريمة (٤٨) . مع هذا يمكن القول أن علاقة الإجتهاد بالظن تظل وطيدة

<sup>(</sup>٤٣) الإحكام للأمدي ، ج ٤ ، ص ٣٩٨ .

<sup>(11)</sup> صغة الفُتوى ولْلَفْتَى وَالْمُستَفْتَى ، ص ٥٣ .

<sup>(</sup>٤٥) صفة الفتوى والمفتى والمستفتى ، ص 1 1 .

<sup>(</sup>٤٦) أنظر : الكفاية ، ص ٩٢٩ . كذلك : القيروز آبادي ، مرتضى الحسيني : عناية الأصول في شرح كفاية الأصول ، ج٦ ، مر ١٦١ سر٢١ .

<sup>(</sup>٧٤) الإجتهاد والتقليد للخولي ، ص ٢٧ . علماً بأن البعض لم يوافق على تعريف الإجتهاد طبقاً لتحصيل الحبية ، كما هو الحال مع الشيخ راضي النجفي الذي عرفه بأنه : «ليس هو تحصيل الحبية بل هو تشخيص وترجيح فيما هي الحبية ، فاللازم لمن يتمكن من الإحراز فهم مراد الشارع وكشف مراء أو الترجيع إن كان فيهما إجمال أو تعارض» . (النظر : التبيغي ، راضي بن يتمكن من الإحراز فهم مراد المراجعة الإجتهاد والتقليد ، ص ٢٧) .

<sup>(</sup>٤٨) الإجتهاد والتقليد للخراني ، ص ٢٤ ... ٢٤.

| الاجتهاء والثغلوث والانباع والنظر |  |
|-----------------------------------|--|
|-----------------------------------|--|

ومؤكدة ، وهذا لا يمنع من أن تكون عليه الحجة القاطعة ، كما لا يمنع من أن يفضي إلى العلم . بنظر المجتهد . أحياناً .

وقد اشتهر لدى الاصوليين أن علم المجتهد مبني على مقدمتين صغرى وجدانية وكبرى برهانية . أما الكبرى البرهانية قهي : «كل برهانية . فالصغرى هي عبارة عن «هذا ما ادى اليه ظني» . أما الكبرى البرهانية قهي : «كل ما أدى البه ظني فهو حكم الله في حقي» . والحكم المعلوم منهما هو الحكم الظاهري (١٩٠) .

٤٤) قرائد الأصول عج ١ عص ٣١٠ .

## الإتجاه السني ومراتب الإجتهاد

لقد تناول المتأخرون من الفقهاء السنة البحث في طبقات المجتهدين إعتماداً على تحديد أنواع الإجتهاد ومراتبه ، وإختلفوا في ذلك . فقد نُقل عن إبن عابدين الحنفي أنه كان يقسم الفقهاء إلى سبعة طبقات هي كالآتي :

ا ــ طبقة المجتهدين في الشرع الذين يستقلون في إجتهادهم مطلقاً ، حيث يستنبطون الأحكام من الكتاب والسنة دون إتباع لأحد ، سواء في الأصول التي يتوقف عليها أمر الإجتهاد أم في الفروع . وقد عد إبن عابدين من هؤلاء : الأثمة الأربعة والأوزاعي والليث بن سعد وغيرهم .

٢ سطبقة المجتهدين في المذهب ، وهم القادرون على إستنباط الأحكام طبقاً للإعتماد على القواعد والأصول المقررة لدى المجتهد المستقل في الطبقة الأولى ، وإن خالفوه في الجزئيات والفروع . لذلك سميت هذه الطبقة بطبقة المنتسبين تمييزاً لها عن طبقة المستقلين الأولى . وقد عد إبن عابدين من بين رجالات هذه الطبقة كلا من أصحاب وتلامذة أبي حنيفة كأبي يوسف ومحمد بن حسن وزفر وغيرهم . كما عد البعض رجالا آخرين ينتسبون إلى هذه الطبقة ، ففي المذهب المالكي هناك إبن قاسم وأشهب ، وفي المذهب الشافعي هناك الزعفراني والسيوطي والمزني والبويطي ، وفي المذهب الحنبلي هناك صالح بن أحمد بن حنيل وأبو بكر الخلال . فجميع هؤلاء عُدُّوا تابعين ومنتسبين لأئمة المذاهب في القواعد والأصول العامة التي يحتاجها الفقيه في عملية الإستنباط .

٣ ... طبقة المجتهدين في المسائل التي لارواية فيها عن المجتهد المستقل أو أتباعه من المجتهدين المنتسبين . فهم تابعون لغيرهم في كل من الأصول والفروع . لذلك إنهم يستنبطون أحكاماً غير منصوص فيها ، ولا يجتهدون في الأحكام التي نص عليها المجتهد المستقل أو المنتسب إلا

ضمن إعتبارات معينة لا تدل على الخالفة . وقد حسب البعض عمل هؤلاء مؤلفاً من عنصرين ؛ أحدهما عبارة عن إستخلاص القواعد العامة التي يلتزمها غيره من السابقين بإعتبارها الأصل الذي كانوا يستندون إليه في عملية الإستنباط . أما الآخر فهو إستنباط الأحكام غير المنصوص فيها إعتماداً على القواعد والأصول التي أقامها المجتهد المستقل . وفي هذه الطبقة أعتبر من الحنفية كل من الحصاف والطحاوي وأبي الحسن الكرخي والسرخسي والبزدوي ، ومن المالكية كل من الأبهري وإبن أبي زيد وإبن أبي زمين ، ومن الشافعية كل من المرزي وإبن حامد والإسفراييني وأبي اسحاق الشيرازي ، ومن الحنابلة الخرقي .

٤ ... طبقة أصحاب التخريج أو المرجحين الذين لا يقومون بأي عمل إستنباطي ، بل يرجحون بين الآراء والأقوال المروية لهم عمن سبقهم من أهل الطبقات الآنفة الذكر ، فلهم أن يرجحوا بعض الأدلة على بعض لقوة الدليل أو لملاءمته لظروف العصر . ويطلق عليهم أيضاً بمجتهدي الفتوى ، حيث انهم يقومون بتقرير الأدلة فيصورون ويحررون ويقررون ويمهدون ويزيفون ويرجحون ، لكنهم ليس بوسعهم الاستنباط ومعرفة الاصول . وقد عُد من بين رجال هذه الطبقة من الحنفية كل من أبي بكر الرازي والقدوري والكاساني والمرعيناني ، ومن المالكية المازري والقاضي عياض والقرافي وابن رشد وابن العربي ، ومن الشافعية كل من الرافعي وابن حجر وإبن آبي عمرون ، ومن الحنابلة كل من إبن قدامة المقدسي أبي يعلى وأبي الخطاب والقاضي علاء الدين .

مسطبقة أهل الموازنات بين الأقوال ، من حيث تفضيل بعض الروايات على بعض آخر بقولهم : هذا أولى ، وهذا أصح رواية ، وهذا أوضح ، وهذا أوفق للقياس ، وهذا أرفق للناس .

٦ - طبقة المقلدين الذين يكونون على علم بما رجّحه السابقون من الأقوال والمرويات ، وإن كانوا أنفسهم ليس بوسعهم الترجيح . لهذا فهم فقط قادرون على التمييز بين الأقوى والقوي والضعيف وظاهر الرواية وظاهر المذهب والرواية النادرة . ومن هذه الطبقة أصحاب المتون المعتبرة كالنسفي صاحب الكنز ، وعبد الله بن مودود الموصلي صاحب المختار وشرحه الإختيار ، كذلك صاحب الوقاية وصاحب المجمع .

٧ ــ طبقة المقلدين الذين ليس بوسعهم أي عمل مما يقوم به أصحاب الطبقات الأخرى ،
 فهم ليسوا أكثر من نقلة الايفرقون ما يجدون كحاطب ليل الله اكما هو قول إبن عابدين (٥٠) .

<sup>(40)</sup> أنظر حول ذلك المصاهر التائية : أبو زهرة : أصول الفقه ، ص٣١٣\_٣١٣ . كذلك : أبو زهرة : أبو حنيفة ، ص٤٤ أنظر حول ذلك المصاهر التائية : أبو زهرة : ألاجتهاد في الشريعة الإسلامية وبموث ص٤٤ للجنهاد في الشريعة الإسلامية وبموث أخرى (القسم الثاني) ، ص٩٤ اس٩٢ المدكور ، محمد سلام : مناهيج الإجتهاد في الإسلام ، ص٩٤١ . الشاطبي : أخرى (القسم الثاني) ، ص٩٩ اس٩٤ المدكور ، محمد سلام : مناهيج الإجتهاد في ألول الشريعة ، مع حواشي وتعليقات عبد الله دراز ، ج٤ ، ص٩٤٤ . المكني ، محمد علي : تهذيب الفروق ، طوح ٢ ، ص٩٤٢ .

لكن لوحظ على هذا التحديد للطبقات أن بعضها يتداخل مع البعض الآخر . فالطبقة الخامسة لاتتميز بوضوح عن الطبقة الرابعة ، كما هي ملاحظة الشيخ أبي زهرة . وإن كان الشيخ مدكور يذكر أن إبن عابدين أشار إلى أن تقسيم هذه الطبقات أوضحها إبن كمال باشا وقام هو بتلخيصها . والمهم في هذا التلخيص المنقول عن إبن عابدين أنه ليس فيه ذلك التداخل . إذ ورد أن الطبقة الرابعة هي طبقة أصحاب التخريج من المقلدين ، حيث كل ما بوسعهم هو أنهم لإحاطتهم بالأصول وضبطهم للمآخذ يقدرون على تفصيل قول مجمل ذي وجهين وحكم مبهم محتمل لأمرين منقول عن صاحب المذهب أو أحد من أصحاب أما أصحاب الطبقة الخامسة فهم المرجحون من المقلدين ، حيث أنهم يفضلون بعض الروايات على بعض ، ويقولون : هذا أولى ، وهذا أصح رواية ، وهذا أرفق للناس (١٥) .

من جهة أخرى ورد إختلاف حول مواضع الفقهاء في تلك الطبقات السبع . فقد سبق لإبن عابدين وغيره أن عد أثمة المذاهب الأربعة ضمن طبقة المستقلين الأولى ، بينما إعتبر الشاه ولى الله الدهلوي أن أبا حنيفة ليس من تلك الطبقة بإعتباره ممن تلقى دراسته على فقه إبراهيم النخعي وكان شديد الموافقة معه لا يجاوزه إلا في مواضع يسيرة ، بل حتى في هذه المواضع لا يخرج عما ذهب إليه فقهاء الكوفة (٢٥٠) . في حين نقد ذلك أبو زهرة معتبراً أن أبا حنيفة إمام مستقل ، حيث أنه يوافق إبراهيم أحياناً ويخالفه أحياناً أخرى ، وما وافقه إنما كان على بينة ودليل لا مجرد تقليد وإتباع (٢٥٠) . كذلك عد إبن عابدين أصحاب أبي حنيفة وتلاملته ينتمون إلى طبقة المنتسبين الثانية ، بينما هم على رأي أبي زهرة ينتمون إلى طبقة المستقلين الأولى بحجة أنهم كانوا مستقلين في تفكيرهم الفقهي حتى مع موافقتهم المستقلين الأولى بحجة أنهم كانوا مستقلين ما يأخذونه عن إقتناع وإستدلال وتصديق للدليل (٢٥٠) . وكذا نقل ان كلاً من الحنفية والشافعية اختلفوا في جعل شخصيات من أمثال للدليل ومحمد بن الحسن والمزني وابن السريج إن كانوا من المستقلين ام المنتسبين المناسبين أن كانوا من المستقلين ام المنتسبين (٥٠٠) .

<sup>(</sup>٥١) مناهج الإجتهاد في الإسلام ، ص ٤٢٠ . بهذا الصدد يُذكر أنه بعد عملية الإجتهاد المطلق لدى الأثمة جادت مرحلة ظهور تشعب الآراء الفترجين فيه لأحكام الحوادث من جهة تشعب الآراء الفترجين فيه لأحكام الحوادث من جهة أخرى ، مضافاً إلى إعتلاف الروايات في كثير من الموضوهات عن إمام المذهب نفسه ، إذ قد يكون له في الموضوع الواحد عن إمام المذهب نفسه ، إذ قد يكون له في الموضوع الواحد عدة آراء منقولة مختلفة . وهلة ما أدى إلى استمرار حركة الترجيح والتصحيح لبعض الآراء والروايات ، والتضعيف المعض الآخر (الزرقاء دعصطفى : الفقه الإسلامي في ثربه الجديد ، ج١ ، ص ١٩٥) .

<sup>(</sup>٥٢) حجة الله البالغة ، ج ١ ، ص ١٤٦ . .

<sup>(</sup>٥٣) أبو زهرة :أصول الْفَقه ؛ ص • ٣١ .

<sup>(</sup>٥٤) أبو حنيفة ، ص٤٤٤ ــــــ ٤٤٤ ـــ وتاريخ الملاهب الاشلامية ص ٣٣١ ـ

<sup>(</sup>٥٥) صفة الفتوى ، ص١٨...١٨ .

وربما يكون الإختلاف والتردد في تعيين طبيعة شخصيات الطبقة الأولى والثانية يعود إلى الملابسة في تحديد صفات الطبقتين .

فإذا كانت صفة العلبقة الأولى هي وضع الأصول العامة وإبتكار الدليل عليها ؟ فإن من يستند إلى هذا الدليل ولو عن إقتناع لا إتباع وتقليد فإنه لا يرقى أن يكون مع من صفته الإبتكار ، لذا يمكن عده ضمن العلبقة الثانية . أما لو أتفق على أن من يستند إلى الدليل بالاقتناع والبينة ولو لم يكن مبتكراً له بأن يكون وضعه كوضع المبتكر ؟ فأنه في هذه الحالة يستحق أن يرقى ولو تسامحاً الى رتبة العلبقة الأولى .

فهو بذلك لا يعد من يتكئ على غيره كثيراً في إيراد الأدلة والإستعانة بالأصول ـــولو عن بصيرة وبينة من الإقتناع ــ منتمياً إلى زمرة الطبقة الأولى .

كما أن هناك إختلافاً حول تصنيف بعض آخر من الفقهاء ، مثلما هو الحال في وضع الحسن بن زياد ، حيث يضعه البعض في طبقة المتسبين الثانية (٥٧) ، بينما يضعه بعض آخر في الطبقة الثالثة (٥٨) .

كذلك هناك من إختلف وداخل في تصنيف جملة من الفقهاء بوضعهم تارة في الطبقة الثالثة وأخرى في الرابعة بحجة التقارب بينهما ، باعتبار أن الترجيح بين الأراء على مقتضى الأصول كما هو وظيفة الطبقة الرابعة لا يقل وزناً عن إستنباط أحكام الفروع التي لا نص عليها

<sup>(</sup>٥٦) اللهلوي : عقد الجيد في أحكام الإجتهاد والتقليد ، ص٣ .

<sup>(</sup>٥٧) مناهيع الإجتهاد في الإسلام ، ص ٤٢٠ . .

<sup>(</sup>٥٨) الإجتهاد في الشريعة الإسلامية للزحيلي ، من١٩٣ .

من قبل المجتهدين المستقلين أو المنتسبين (٥٩) . وعليه تجد المعض يضع أمثال قاضيخان وإبن رشد والغزالي في الطبقة الرابعة بينما يضعهم البعض الآخر في الطبقة الثالثة (٦٠) .

يضاف إلى ذلك فإن البعض يرى أن من يتسم بصفة الإجتهاد حقاً هم فقط أصحاب الطبقة الأولى والثانية ، أما غيرهم فهم مقلدون باعتبارهم يعتمدون على أقوال أثمتهم ، ويطلق عليهم كلمة الإجتهاد تسامحالالله .

بينما يرى بعض آخر أن الإجتهاد على صنفين أحدهما مطلق ويشمل المستقل والمنتسب ، والآخر مقيد ، وفي الاول يفترق المنتسب عن المستقل بكونه لم يبتكر لنفسه قواعد اصولية ، بل سلك طريقة المجتهد المستقل ، وهو ليس مقلداً له لا في المذهب ولا في دليله ، وانما انتسب اليه لما رأى فيه انه أسد الطرق ، حتى قال البعض بأننا اتبعنا الشافعي دون غيره ؛ لأنا وجدنا قوله ارجح الاقوال واعدلها ، لا أنا قلدناه (٢٦٠) . أما المجتهد المقيد فيعبر عنه بالمجتهد في المذهب . فهو من جهة مقلد لإمامه فيما ظهر منه من المنصوص ، أما فيما لم ينص عليه فإن بإمكانه الإجتهاد فيه نظراً لما يعرفه من قواعد إمامه ، لذلك فهو مجتهد على مذهب هذا الإمام (٢٣٠) .

مهما يكن فالذي نراه هو أن التصنيف الآنف الذكر يمكن إعتباره نافعاً على الصعيد المنهجي من غير أن يفيد إفادة واقعية على نحو التمام . إذ قد يكون الفقيه في جوانب مستقلاً في إجتهاده على نحو الإبتكار ، بينما يكون في جوانب أخرى تابعاً على نحو الإقتناع بالدليل الذي يقدمه الغير . وربما يحمل أكثر من ذلك فيكون في بعض النواحي مرجحاً للآراء المروية ، وفي أخرى مستنبطاً فيما لم ينصعليه ، وهكذا . . . الأمر الذي يفسر لنا ما لحظناه من إختلاف في تحديد عدد طبقات الفقهاء والهجهدين طبقاً لما فرض من إعتبارات لا تنطبق بالتمام على الواقع ، بينما يكون حملها على الصعيد المنهجي متسقاً كما هو واضح .

\*\*\*

على أن هناك تقسيماً آخر للإجتهاد لا يخضع إلى إعتبارات طبقات المجتهدين ومراتبهم ، إنما يعتمد على طبيعة الموضوع الذي يقوم عليه نفس الإجتهاد . فقديماً وضع الفقهاء مفهوم الإجتهاد ليدور فيما لانص فيه . ثم بعد ذلك أعتبر الإجتهاد ليس منحصراً في هذه الناحية ، بل أنه ينطبق أيضاً على ما ورد من النصوص . ولدى الشاطبي إن الإجتهاد دائر في ثلاث

<sup>(</sup>٥٩) أبو حنيقة ، ص ٤٤٧ .

<sup>(</sup>٦٠) انظر إختلاف تصنيف هؤلاء في كل من : أبو حنيفة ، ص ٦٤٤ . ومناهج الإجتهاد في الإسلام ، ص ٢٢٠ . والإجتهاد في الشريعة الإسلامية للزحيلي ، ص ١٩٣٧ .

<sup>(</sup>١٦) الإجتهاد في الشريعة الإسلامية المؤسيلي ، ص ١٩٣٠ .

<sup>(</sup>۱۲) تهلیب الفروق دیم ۲ دص ۱۲۰ ــ ۱۲۱ .

<sup>(</sup>٦٣) رسالة عقد الجُبِد في أحكام الإجتهاد والتقليد وص٣ .

نواح رئيسية ، الأولى عبارة عن الإستنباط من النصوص والتي يقتضيها تعلم اللغة العربية . والثانية عبارة عن إستنباط المعاني من المصالح والمفاسد ، ولازمها العلم بمفاصد الشرع وإن لم يلزم ذلك العلم بالعربية . أما الثالثة فهي تعلق الإجتهاد في تحقيق المناط والذي غرضه تحديد الموضوع بالدقة لكي يشخص الحكم الشرعي على ضوته ، الأمر الذي يجعلها لا تستلزم العلم بالعربية ولا مقاصد الشرع (٦٤) .

# الإتجاه الشيمي ومراتب الإجتهاد

الملاحظ أن الإجتهاد لدى الشيعة لم يجر عليه أي تقسيم بلحاظ الطبقات ولا بلحاظ المرضوع ، بل ما قيل حوله هو أنه ينقسم إلى إجتهاد مطلق ومتجزئ كما هو وارد لدى أهل السنة أيضاً . ففي الإجتهاد المطلق يكون الفقيه مستنبطاً لمختلف المسائل الشرعية في كافة أبواب الفقه ، بخلاف الإجتهاد المتجزئ الذي لا يكون فيه الإستنباط إلا في مسائل محدودة . مع هذا نرى المحقق الكركي (المتوفي سنة ٤٤ هم) حينما يذكر تقسيم اهل السنة للاجتهاد الى مطلق ومقيد فانه يمنع الاول ويجوز الثانولاتجاه الشيعي ومراتب الإجتهادي (١٥٠) ، لظنه بأن الاول منفلت من الضوابط الشرعية .

والواقع انه يمكن عد الإجتهاد لدى الشيعة منقسماً بحسب الطبقات إلى إجتهاد مستقل ومنتسب ، وذلك فيما لو اعتبرنا المجتهد المستقل مبتكراً للأدلة على الأصول ، وأن المنتسب من له الاقتناع في تلك الأدلة التي يعتمد عليها المستقل عن بينة وليس عن إتباع وتقليد . فمثلاً إن الذي إبتكر أدلة باب الإنسداد وبنى عليها أحكامه يمكن عده من هذه الناحية من أصحاب الإجتهاد المستقل ، أما الذي إستند إليه في ذلك بالإقتناع فإنه يُعد بهذا الإعتبار من أصحاب الإجتهاد المنتسب . ومع ذلك فالتقسيم منهجي كما عرفنا . فالمجتهد الواحد يصح أن يكون مستقلاً ومنتسباً ، بل ومن أصحاب الترجيح في الرأي بحسب إعتبارات القضايا التي يعالجها إن كان مبتكراً أو مؤيداً أو مرجحاً أو غير ذلك ، شرط أن لا يكون مقلداً في شيء بخص أمر الإستنباط .

أما بخصوص التقسيم بحسب الموضوع ، فالأساس الذي يعول عليه الإجتهاد الشيعي هو النصوص الشرعية ، وإن كان مع الزمن ظهر أن الإجتهاد لا يقتصر على هذه الناحية بل تعداها إلى القضايا التي يعجز الفقيه إستنباطها من الشرع أو تلك التي لا نصفيها والتي

<sup>(</sup>٦٤) الوافقات ، ج له ، ص ١٦٧ و ١٦٥ .

<sup>(</sup>٦٥) الجغيري ، على حسين : الفكر السلقي عند الشيعة الاتنا عشرية ، ص ٢٦٠ . نقلاً عن : الكركي : طريق استنباط الاحكام ، ص ٢٠ ، وتفعات اللاهوت ، ص ١٢ .

|                                                                                           | _ |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| أعتبرت في البداية عقلية ثم أدرجت أخيراً ضمن ما يسمى بالأصول العملية كما سبق أن<br>عرفنا . | • |
|                                                                                           |   |
|                                                                                           |   |
|                                                                                           |   |
|                                                                                           |   |
|                                                                                           |   |
|                                                                                           |   |
|                                                                                           |   |
|                                                                                           |   |
|                                                                                           |   |
|                                                                                           |   |
|                                                                                           |   |
|                                                                                           |   |
|                                                                                           |   |

4.4

#### ---- العلوم التي يتوقف عليها الإجتهاد

إن العلوم التي يتوقف عليها الإجتهاد لدى الإنجاه السني هي كما يذكر الشهرستاني عبارة عن معرفة اللغة وتفسير القرآن ومعرفة الأخبار بمتونها وأسانيدها ، كذلك معرفة مواقع إجماع الصحابة والتابعين وتابعي التابعين من السلف ، وأيضاً التهدي إلى مواضع الأقيسة (٢١) ، أو معرفة علل الأحكام ومسالكها . ونقل الأشعري عن البعض قوله إنه لا يجوز الإجتهاد إلا لمن علم ما أنزل الله عز وجل في كتابه من الأحكام وعلم السنن وما أجمع عليه المسلمون حتى يعرف الأشياء والنظائر ويرد الفروع إلى الأصول (٢٧) . ولدى الزركشي أن تلك العلوم عبارة عن إشراف المجتهد على نصوص الكتاب والسنة ومعرفة السنن المتعلقة في الأحكام ، ومعرفة الإجماعات القياس وكيفية النظر ، كذلك معرفة لسان العرب والناسخ والمنسوخ وحال الرواة وأصول الفقه ، وشروط أخرى ؛ مثل معرفة الدليل العقلي على ما ذكره الغزالي (٢٨) . وقد أضاف الشاطبي إلى ذلك معرفة مواقع الخلاف بين الفقهاء والعلم بمقاصد الشريعة وأسرارها دفعاً للعسر والحرج (٢٩) .

بل ذهب البعض الى ان من شروط المجتهد المطلق هو ان يعرف الوفاق والخلاف في الاحكام لكل عصر ، كذلك ان يكون على علم بالعربية المتداولة بالحجاز واليمن والشام والعراق ومن حولهم من العرب (٧٠) .

وهناك من ذكر أن من شروط الإجتهاد هو أن يكون الحجتهد على علم بالدليل بالمقائد

 <sup>(</sup>٦٦) الشهرستاني ، أبو الفتح محمد بن عبد الكريم : الملل والنحل ، ص.١٨٠ . كما انظر : الجريئي ، إمام الحرمين عبد
 للك : البرهان في أصول الفقه ، ج٢ ، ص.١٣٣٢ .

<sup>(</sup>١٧) الأشعري ، أبو الحُسن : مقالات الإسلاميين وإعتلاف الصلين ، ص ٤٧٩ .

<sup>(</sup>٦٨) الزركشي ، بدر الدين محمد : البحر الحيط ، ج٦٠ ، ص ١٩٩ سـ ٢٠٤ .

<sup>(</sup>٦٩) للوافقات ، ج ٤ ، ص ١٦٠ وما بعدها .

<sup>(</sup>۷۰) صفة الفترى ؛ ص ١٦.

والأصول الكلامية الرئيسية ، كمعرفة الرب وصفاته والتصديق بالرسل وما إلى ذلك من القضايا ، ولو على نحو الإجمال (٧١) . ومنهم من أضاف علم المنطق كشرط أساسي لاغنى عنه كما هو رأي إبن حزم والغزالي (٧٢) . وهذا الأخير إعتبر أن أعظم علوم الإجتهاد عبارة عن ثلاثة هي الحديث واللغة وأصول الفقه (٧٢) . ولدى الرازي فأهمها هو علم أصول الفقه (٧٤) .

#### \*\*\*

أما مقدمات الإجتهاد عند الإتجاه الشيعي فقد ذكر الشيخ زين الدين العاملي (المعروف بالشهيد الثاني) أن الإجتهاد يتحقق بمعرفة مقدمات ست هي : علم الكلام وأصول الفقه والنحو والتصريف ولغة العرب وشرائط الأدلة والأصول الأربعة التي هي الكتاب والسنة والإجماع ودليل العقل (٧٥) . واعتبر العلامة الحلي ان من شرائط الاجتهاد هو العلم بشرائط الحد والبرهان فضلاً عن النحو واللغة والتصريف واحوال الرجال وما إليها (٢٦) .

وعد جمع من العلماء أن من شرائط الإجتهاد معرفة حدوث العالم وإفتقاره إلى الصانع ومعرفة أن له أنبياء يبعثهم لهداية الناس ، وذلك على وجه الإجمال دون حاجة للتفصيل والتبحر كما هو دأب علماء الكلام . ومن العلماء من إعتبر أن الإجتهاد قد يتوقف على بعض المباحث المتداولة في علم الكلام والفلسفة والمنطق كمبحث الجوهر والعرض (٧٧) .

وهناك من أضاف إلى ضمن الشروط معرفة أحوال الرواة في الجرح والتعديل ، وأن على المجتهد أن يكون عارفا أيضاً بشرائط البرهان بالمنطق ، لكن دون حاجة إلى علم الكلام (٢٨٠) . كما أن هناك من إكتفى بثلاثة علوم على رأسها اللغة العربية التي بها يكون مدار الفقيه هو الغلهور وليس المعنى الحقيقي ، وكذلك علم أصول الفقه وعلم الرجال ، نافياً أن يكون الإجتهاد هو علم الإجتهاد هو علم

 <sup>(</sup>٧١) الإحكام للآمدي ، ج ٤ ، ص ٤٩٧ . كذلك : الشوكاني ، مبحمد بن علي : إرشاد الفحول إلى تحقيق الأصول ، ص ٢٥ .
 (٧٢) إبن حزم : رسالة التقريب لحد المتعلق ، ضمن رسائل إبن حزم الأندنسي ، ج ٤ ، ص ٢٠١ و ٩٥ . والمستصفى ، ج ٢ ، ص ٢٥١ ... ٢٥٧ .

<sup>(</sup>٧٣) للمتصفى ، ج٢ ، مر ٢٥٣ .

<sup>(</sup>٧٤) مناهيج الإجتهاد في الإسلام ، ص ٣٦٤ .

<sup>(</sup>٧٥) العاملي ، زين الدين : الروضة البهية في شرح اللمعة الدمشقية ، ج٣ ، ص ١٢ .

<sup>(</sup>٧٦) نَضْلَي : ميادئ الوصول الى علم الاصول ، نَفُس للمعليات السابقة ، ص ٤٩٦ . (٧٧) الأصفهائي ، متحمد حسين : القصول الغروية في الأصول الفقهية ، ص ٤٠١ .

 <sup>(</sup>٧٧) الأصفهائي ، مسعمد حسين : القصول الغروية في الأصول الفقهية ، ص ٤٠١ . والصدر ، صدر الدين : خطاصة القصول في علم الأصول ، ج ٢ ، ص ٤٦ .

<sup>(</sup>٧٨) معالم الدين ، ص ٣٨٧ . كذلك : معنية ، محمد جواد : فقه الإمام الصادق ، ج ٦ ، ص ٢٨٤ .. ٣٨٥ .

<sup>(</sup>٧٩) الإجتهاد والتقليد للمخوتي ، ص ٢٤ و ٢٥ .

أصول الفقه ، ثم علوم العربية وعلمي الدراية والرجال (٨٠).

وهناك من خفف من الشروط كما هو الحال مع السبزواري الذي اعتبر أنه يكفي في الإجتهاد من الأصول الإحاطة بالمسلمات والمشهورات بين العقلاء والعلماء وما هو المعتبر لدى الأذهان المستقيمة ، ولا عبرة بالتلقيقات العقلية والإحتمالات البعيدة لعدم ابتناء الفقه عليها ، معتبراً أن تأليفات الفقه الإستدلالي في هذه الأعصار وما قاربها تشتمل على القدر اللازم من الأصول ، أما ما زاد على ذلك فهو عنده من الفضول (١٨) . وهو بهذا لم يعتبر علم الاصول شرطاً في الاجتهاد ، وقبله نجد الشيخ حسن صاحب (معالم الدين) وابن اخته السيد محمد بن علي الموسوي صاحب (مدارك الاحكام) ذهبا الى مثل ذلك ، حيث اعتبرا قراءة مباحث الاصول إن هي الامضيعة للوقت (٨٢).

لكن البعض إعتبر أن من بين ما يتوقف عليه الإجتهاد هو أن يكون الفقيه عالماً بجملة يُعتد بها من الأحكام علماً فعلياً ليسمى في العرف فقيهاً . وهذا ما جعل صاحب كتاب (عناية الأصول) يرد عليه معتبراً أن العلم بتلك الأحكام هو عما يتوقف على الإجتهاد ، فكيف يصح أن تكون مقدمة له (٨٣) ، مما يعني أن الأمر يفضي إلى الدور أو التسلسل .

أخيراً يمكن القول أنه في الوقت الحاضر أصبح من الضروري على المجتهد أن يتزود بثقافة

<sup>(</sup>٨٠) منتهى الأصول دج؟ ، ص ٢١٨ .

<sup>(</sup>٨١) السيزوازي ، عبد الأعلى الموسوي : تهذيب الأصول ، ج٢ ، ص ١١١ .

<sup>(</sup>٨٢) جاء في كشكول البحراني ال الشيخ الاردبيلي كان يقرآ عنده الشيخ حسن والسيد محمد من شرح الشمسية ما يتوقف عليه الاجتهاد من مياحث الالهناظ ويعض احوال القضايا والقياسات ، والظاهر انه لا يزيد على عشرة دروس ، وقرآ عليه من شرح مختصر ابن الحاجب المضمدي ما يتوقف إيضاً عليه الاجتهاد وهي دروس معدودة ، وكانت الجماعة - من التلاملة - الذين يقرأون عند المولى الاردبيلي يهزؤون بهما على هذا النمط من القراءة ، فقال لهم المولى : لا تهزبوا بهما فمن قبل يصفون الى درجة الاجتهاد ، وأحتاج أنا الى أن آخذ تصديق اجتهادي منهما ، فكان الحال كما قال (البحراني ، يوسف : الكشكول ، عرا ، وسمد الأردبيلي يسألانه أن يعلمهما ما هو دخيل في الاجتهاد ، فأجابهما الى ذلك ، وعلمهما أو لا شيئاً من المنطق وأشكاله الفسرورية ، ثم أرشدهما ألى قراءة اصول الفقه ، وقال : فإن أحسن ما كتب في هذا الشأن هو شرح العجدي ، فير وأشكاله الفسرورية ، ثم أرشدهما ألى قراءة اصول الفقه ، وقال : فإن أحسن ما كتب في هذا الشأن هو شرح العجدي ، فير الن بعض مباحثه غير دخيل في الاجتهاد ، وقال : فإن أحسن ما كتب في هذا الشأن المحادثة في محل آخر ، ووضات الجنات ، طبعة المالم الاسلامية ، ح ؟ ، ص ٢٩١) . ثم أن الموانساري ذكر بعض تفاصيل المحادثة في محل آخر ، وفقل أنهما قرآ عند المولى الاردبيلي مدة قليلة قراءة توقيف من غير بحث . فقد كان جماعة من تلاملة الاردبيلي يقرآون عليه في (شرح مختصر العضدي) وقد مضى لهم مدة طويلة ، ويقي فيه ما يقتضي صرف مدة طويلة آخرى حتى يتم ، وهما انا قرآ يتصفحان أوراقاً حذل لهم : سترون عن قريب مصنفاتهما وأنتم تقرآون في شرح الفتصر . فكان كما قال (نفس المصل ، الاردبيلي ذلك ؛ قال لهم : سترون عن قريب مصنفاتهما وأنتم تقرآون في شرح الفتصر . فكان كما قال (نفس المصل ، به من لا و ؟ ) .

<sup>(</sup>٨٢) عناية الأصول ، ج٦ ، ص١٩٢ .

واسعة من العلوم العصرية التي لها علاقة بالفقه ، خاصة العلوم الإنسانية ، وذلك لكسب الحقائق وخبرة الواقع التي قد تحدد نتيجة الحكم والإجتهاد من جهة ، وكذلك لتشخيص الموضوع الذي يراد معرفة الحكم الخاص به بدقة كتحقيق للمناط من جهة أخرى . فتحصيل مثل هذه الثقافة هو أولى بالشرط للإجتهاد من المعرفة الإستدلالية لقضايا أصول العقيدة التي لا علاقة لها بالإجتهاد الفقهي على الصعيد العلمي والمنهجي . ولحسن الحظ أصبحت مقولة «الأحكام تتغير وفق تغير الأزمان؛ التي سبق أن نادى بها الإنجاه السني ؟ تأخذ طريقها في الوقت الحاضر لدى الإنجاه الشيعي ولو على نطاق لا زال ضيقاً ، كما يلاحظ فيما دعا إليه الإمام الراحل روح الله الموسوي الخميني ربحا لأول مرة في التاريخ الشيعي ، حتى إعتبره بعض الفقهاء بأنه صاحب طريقة جديدة في الإجتهاد لم يسبق لها غيره من علماء بعض الفقهاء بأنه صاحب طريقة جديدة في الإجتهاد لم يسبق لها غيره من علماء المذهبي الم

مهما يكن فهو أن تلك المقولة ـ التي نتوقع لها التوسع والإنتشار ـ تفرض على الجتهد أن يكون على دراية تامة للعلوم العصرية التي من شأنها دراسة الواقع وتحديد أبعاده ومشاكله .

<sup>(</sup> ٨٤) أنظر : الجنائي ، محمد إبراهيم : الإجتهاد في الشريعة الإسلامية وعصر الإستخدام الشامل ، منجلة التوحيد في إيران ، العدد ٧١ ، ص ٢٠ وما بعدها .

الفصل الثاني

أدلة الإجتهاد

ليس هناك دليل أصدق من الدليل الواقعي القائل بظهور الحاجة الماسة إلى الإجتهاد بعد مرحلة نصالخطاب ، وذلك لعدم البيان الكافي المفصل في النص كما هو منقول إلينا من جهة ، ولتجدد الحوادث من جهة أخرى ، ناهيك عما طرأ من إضافات وغشاوات وحجب أفرزتها اللهنية البشرية على النص ، الأمر الذي إستدعى تصفيته منها عبر آلية الإجتهاد . بل لا نرى هناك دليلاً واضحاً يمكن أن يقدم بصدد إثبات مشروعية الإجتهاد ... بما هو عملية إلى الطن .. غير ما ذكرنا . ولكي نثبت هذا الزعم علينا أن نبحث في أدلة حجية الإجتهاد لدى كل من الإنجاهين السني والشيعي . وسنبذاً أولاً بالإنجاء السني كالآتي :

# - أ ـ أدلة الإجتهاد عند السنة ومناقشتها

سبق أن عرفنا أن الشافعي المعد أول من نظر للإجتهاد لم يجد دلالة مباشرة على حجبته ، سواء من الإجماع أو من النص ، بل حاول أن يستدل على جواز العمل به بطريقة هي في حد ذاتها تستند إلى دليل الإجتهاد ، والقياس منه بالخصوص . الأمر الذي جعله يصادر على المطلوب . أما بعد عصر الشافعي فقد ظهرت محاولات عديدة للإستدلال على حجبته ، تارة بدعوى الإجماع وأخرى من الكتاب وثالثة من السنة . وطالت محاولات الإستدلال فشملت حتى تلك التي تتعلق بخصوص إثباته في حق النبي (ص) فضلاً عن الصحابة كما ميتضح لنا كالاتى :

# الأدلة العامة على حجية الإجتهاد

هناك أدلة عامة إستدل بها المتأخرون في الإنجاه السني بكل من الكتاب والسنة والإجماع . فمن الكتاب قوله تعالى : ﴿اعتبروا يا أولي الأبصار﴾ (١) ، حيث إستفاد الفقهاء من ذلك بأن لفظة «فاعتبروا» لها دلالة على القياس ، من حيث أن هذا الأخير عبارة عن عبور من الأصل إلى الفرع ، مما يعني أن الأمر الوارد في الآية بصيغة تلك اللفظة هو أمر يتعلق بالحث على القياس ومن ثم الإجتهاد (٢) . مع أن سياق الآية ليس بصدد الإجتهاد ولا القياس المصطلح عليه ، فهو دال على أخذ العبرة ، خاصة أن العبرة أو «العبور» في الآية ليس من جهة الإرتكاز إلى معنى النص ومن ثم تطبيق حكمه على مشابهاته كما في القياس والإجتهاد ، وإنما هو عبارة عن النظر إلى واقع خارجي وتأمله ولو من خلال ما صوره القرآن وحكاه لأجل الإفادة منه في الواقع بأخذ العبرة منه . وهذا المعنى هو غير الإجتهاد المصطلح عليه . فهو ليس عبارة

<sup>(</sup>۱)اغشر/ ۲ .

<sup>(</sup>٢) المعتمد ، ج٢ ، ص ٧٦٦ . والمستصفى ج٢ ، ص ٤٥١ . والإحكام للأمدي ، ج٤ ، ص ٢٩١ .

عن ربط حادثة بنصكما هو شأن الإجتهاد والقياس ، بل إنه ربط مصير بواقع لم يبق منه إلا الأثر وما خلّفه من درس وعبرة كما تنص على ذلك بداية الآية : ﴿هو الذي أخرج الذين كفروا من أهل الكتاب من ديارهم لأول الحشر ما ظننتم أن يخرجوا وظنوا أنهم مانعتهم حصونهم من الله فأتاهم الله من حيث لم يحتسبوا وقذف في قلوبهم الرعب يخربون بيوتهم بأيديهم وأيدي المؤمنين فاعتبروا يا أولى الأبصار ﴾ .

كما إستدل المتأخرون بقوله تعالى: ﴿ هو الذي أنزل عليك الكتاب منه آيات محكمات هن آمُّ الكتاب وأخر متشابهات ، فأما الذين في قلوبهم زيغ فيتبعون ما تشابه منه إبتغاء الفتنة وإبتغاء تأويله وما يعلم تأويله إلا الله والراسخون في العلم يقولون آمنا به كل من عند ربنا وما يذكر إلا أولوا الألباب (٢) ، مع أن الآية إذا حُملت على وجود الوقف بعد قوله ﴿ وما يعلم تأويله إلا الله ﴾ كما هو رأي الكثير من المفسرين القدماء فإنه لا دلالة لها على الإجتهاد مطلقاً ، إذ يكون الراسخون في العلم على هذا الإعتبار لا علم لهم بتأويله (١) . أما لو حُملت الآية على الوصل فمن الواضح أيضاً أنها لا دلالة لها على الإجتهاد المفضي إلى القلن ، إذ هي صريحة الدلالة على العلم ، خاصة وأنها عطفت علم العلماء على علم الله تعالى وجمعت بينهما في سياق واحد . يضاف إلى أن الآية يُحتمل أن تكون وردت بخصوص المسائل بينهما في سياق واحد . يضاف إلى أن الآية يُحتمل أن تكون وردت بخصوص المسائل العقائدية لا الفقهية وبالتالى فهي ليست بصدد الإجتهاد في الأحكام الشرعية .

كذلك إستدل المتأخرون بقوله تعالى : ﴿وإذا جاءهم الأمر من الأمن أو الخوف أذاعوا به ، ولو ردوه إلى الرسول وإلى أولى الأمر منهم لعلمه اللين يستنبطونه منهم ﴾ (٥) ، مع أن الآية لا تدل على الإجتهاد المفضى إلى الظن لمجرد ذكر لفظة ﴿ يستنبطونه ﴾ . فظاهرها دال على إستخراج المظلوب بالعلم لا الظن . هذا على فرض أن المقصود بأولى الأمر هم العلماء في المحديث والفقه . لذلك أن البعض لا يتقبل هذا الفهم ويرى أن مورد الآية جاء بخصوص إذاعة الأخبار التي لها أعراق سياسية ترتبط بأطراف شتى (١) .

وأيضاً إستدلوا بقوله تعالى :﴿فإسالوا أهل الذكر إن كنتم لا تعلمون﴾(٧) ، وقوله تعالى : ﴿فلولانفر من كل فرقة منهم طائفة ليتفقهوا في الدين ولينذروا قومهم إذا رجعوا إليهم

<sup>(</sup>٣) آل عمران/ ٧ . انظر : الإسكام للأمدي ، ج ٤ ، ص ٤١٥ .

<sup>(</sup>٤) إين كثير : تفسير القرآن المعليم ، ج ١ ، ص ٢٥٢ .

 <sup>(</sup>٥) النساء/ ٨٣ . انظر : المستصفى ، ج٢ ، ص ٢٥٤ . والإحكام للأمدي ، ج٤ ، ص ٢٨٩ . كـ الك : فخر الدين الرازي : التفسير الكبير ، ج٠ ١ ، ص ١٩٩ وما بعدها .

<sup>(</sup>٦) الميزان في تفسير القرآن ، ج ٥ ، ص ٢٥ .

<sup>(</sup>٧) النحق/ ٤٣ ، والأنبياء / ٧ .

لعلهم يحذرون﴾ (٨) ، وهما آيتان سيمر علينا ذكرهما ومناقشة ما قيل عنهما عند تعرضنا للأدلة التي قدمها الإتجاه الشيعي بهذا الصدد .

أما من السنة النبوية الشريفة فقد روي عن النبي (ص) قوله: «إجتهدوا فكل ميسر لما خُلق له» . لكن دلالة هذه الرواية مجملة لا تؤكد المعنى المتواضع عليه من مفهوم الإجتهاد، وهي فوق ذلك ليست ثابتة الصحة والإعتبار (٩) .

كما روي عن النبي (ص) قوله: «إذا إجتهد الحاكم فأصاب فله أجران ، وإذا إجتهد فأخطأ فله أجر واحد» (١٠) . ومثل ذلك روي أن الرسول (ص) طلب يوماً من عمرو بن العاص أن يحكم في مسألة ، فقال: أجتهد وأنت حاضر يا رسول الله؟ قال: نعم إن أصبت فلك أجران ، وإن أخطأت فلك أجر (١١) . وقال لعقبة وعمرو بن العاص: إجتهدا فإن أصبتما فلكما عشر حسنات وإن أخطأتما فلكما حسنة واحدة (١٢) . وإجتهد سعد بن معاذ أصبتما فلكما عشر حسنات وإن أخطأتما فلكما حسنة واحدة (١٢) . وإجتهد سعد بن معاذ في بني قريظة حينما رضي النبي بتحكيمه ، فحكم بقتل الرجال وسبي النساء واللراري بالرأي (١٣) .

وبغض النظر عن سند هذه الروايات فالملاحظ أنها لا تدل على المعنى المصطلح عليه من الإجتهاد ، ذلك أن موردها محدد بأمور الحكم والقضاء ، وهي أمور تتعلق بتقدير الأحكام وتطبيقها على المصاديق ، الأمر الذي قد يجعل الحاكم أو القاضي مخطئاً في حكمه لامن جهة معرفة الحكم الكلي ، بل من حيث عدم تشخيص الواقع كما هو .

كما أستدل على حجية الإجتهاد - خاصة القياس - بالإجماع (١٤) . وهي مجرد دعوى لا يستفاد منها علم . بل يمكن القول أنها باطلة للعلم بأن العديد من السلف قد نهوا عن

<sup>(</sup>٨) التوبة/ ١٢٢ .

 <sup>(</sup>٩) روى هذه الرواية الطبراني عن إبن عباس . لكن جاء عن عمران بن حصين وهو صحيح بلفظ : (إعملوا فكل ميسر لما عكل .
 آمة . (الإحكام للأهدي ، ج٤ ، حاشية ص٤٣٤) .

<sup>(</sup>١٠) الجساص وأحمد بن على الرازي : الفصول في الأصول وج ع وص 2 . والشيرازي وأبو إسحاق : التبصرة في أصول المفقد وص 13 . والشيرازي و البخاري من المفقد وص 24 . وجاء في صحيح البخاري من عمرو بن العاص عن النبي (ص) ما نصة : الفاحكم الحاكم فاجتهد ثم أصاب فله أجران و واذا سكم فاجتهد ثم أعطا فله أجر (العسقلاتي وأبن حجر : فتح الباري بشرح صحيح البخاري وج ١٣ ، ص ٢٧١ . على ان هذا المديث رواء الشيخان عن عمرو بن العاص وأبي هريرة و كما رواء الحاكم والدارة علني عن عقبة بن نافع (الإحكام للآمدي وج ٤ و عامل عن عالم ).

<sup>(</sup>١١) الفصول في الأصول ، ج٤ ، ص ٤٥ . والمنتصفى ، ج٢ ، ص ٣٥٥ .

<sup>(</sup>١٢) المستصفى ، ج٢ ، ص ٣٥٥ . والإحكام للأمدي ، ج٤ ، ص ٢٠٨ .

<sup>(</sup>۱۳) المستصفى الع؟ ، ص ۲۵۵ .

<sup>(</sup>١٤) شرح اللمع ، ج٢ ، ص ٧٦٠ و٧٧٤ و ١٠٦١ ،

العمل بالرأي والقياس ، كما هو الحال مع الإمام الصادق وداود الأصبهاني وإبنه وغيرهم بمن سننقل بعض أقوالهم فيما بعد . .

#### اجتهاد النبي

ذهب أغلب رجال أهل السنة إلى أن النبي كان متعبداً بالعمل فإما أن يكون مأموراً به ، أو أنه مما يجوز عليه ذلك . وفي القبال مال البعض إلى منع هذه الآلية في حقه ، كما هو المنسوب إلى بعض الشافعية وإلى أبي علي الجبائي وإبنه أبي هاشم . بينما إتجه فريق ثالث إلى التوقف أو عدم القطع لتعارض أدلة الطرفين وعدم وضوح الترجيح فيما بينها ، فكل منها عليه إعتراضات يجعلها غير قاطعة ، كما هو رأي القاضي عبد الجبار الهمدائي وأبي الحسين البضري والإمام الغزالي . وإن كان الغزالي يستبعد وقوع الإجتهاد من النبي في القضايا الدينية ويستظهر أنه كان يعمل طبقاً للوحي الصريح من غير إجتهاد (10) .

<sup>(</sup>١٥) المستمد : ج٢ ، ص ٧٦١ وما يعدها ، والإحكام للأمدي ، ج٤ ، ص ٣٩٨ ــ ٤٠٧ . والمستصفى ، ج٢ ، ص ٣٥٦ ــ ٣٥٧ . و ٢٥٧ .

## - أدلة منع إجتهاد النبي

أهم الأدلة التي ذُكرت بهذا الصدد ما يلي <sup>(١٦)</sup> :

ا ــ لما كان النبي (ص) قادراً على كشف اليقين بالأخذ عن الوحي الهذا فإنه لا مجال للقول بإجتهاده ، باعتبار أن الإجتهاد عمل بالظن ، ومن القبح العمل بهذا وترك الوحي واليقين . مع أنه قد يقال إن عمل النبي (ص) بالإجتهاد إنما يكون فقط في حالة الإضطرار من حيث عدم نزول الوحي عند ترقبه له ، ولا مجال للإنتظار خشية فوات الحادثة من غير حكم . وبالتالي فإن مثل هذا الحال ليس فيه مقابلة بين الغلن من جهة واليقين أو الوحي من جهة أخرى ، مادام أن اليقين والوحي منقطعان ، خاصة إذا ما كان النبي يعلم بالوحي أنه يجوز له ذلك ، أو أنه مأمور به ولو أدى إلى الخطأ .

٢ ... لو جاز للنبي الإجتهاد لكان يجوز مخالفته بإجتهاد غيره ، مع أن هذا يبطل الغرض
 من بعثه للناس ، وهو واضح البطلان .

لكن أجيب على ذلك بآن إجتهاد النبي إما أنه لا يحتمل الخطأ باعتباره مسدداً من قبل الله تعالى كما هو مذهب قوم ، أو أنه يحتمل الخطأ ولكن لا يقرّ عليه ، بخلاف غيره من حيث إنه يحتمل الخطأ ويقر عليه ، وبالتالي يصبح إجتهاد النبي كالنص أو اليقين فلا يجوز مخالفته على هذا الحال .

٣ ـــ جاء في قوله تعالى : ﴿وما ينطق عن الهوى إن هو إلا وحي يوحى﴾(١٧) ، وحيث إن الإجتهاد لايقال له إنه صادر عن وحي أو إنه وحي ؛ لذا فإنه منفي في حقه

لكن يجاب على ذلك إنه لابد من تخصيص العموم الوارد في الآية ، وإلا لكان كل ما

(١٧) النجم/ ٢ ... ٤ .

 <sup>(</sup>١٦) أنظر حول ذلك المصاهر التالية : المعتمد : ج٢ ، ص ٧٦٧ . والتبصرة للشيرازي ، ص ٢٢ هـ ٢٣٥ . والمستصفى ، ج٢ ،
 ص ٣٥٥٣ وما يعدها . والإحكام للآمدي ، ج٤ ، ص ٤٠٢ . . . .

ينطق به النبي حتى لو كان تعبيراً عن حاجاته الخاصة والشخصية هي من الوحي ، وكذلك لكان الوحي لم ينقطع عنه حتى وفاته وهو خلاف ما عُلم من إنقطاعه عنه . لذلك فقد يكون المراد من الآية هو كل ما نطق به من القرآن الكريم . كما قد يجاب من أن القول بالإجتهاد ليس تعبيراً عن الهوى ، فإذا ما كان قد أمر به وحياً فإنه يصبح لا ينطق به إلا عن وحي ولو بشكل غير مباشر .

وبهذا الجواب يمكن أن يجاب على ما أستدل به من مثل قوله تعالى : ﴿قُلُ ما يكون لي أن أبدّله من تلقاء نفسي إن أتبع إلا ما يوحى إلى . . . ﴾ (١٨) ، وقوله : ﴿ولو تقول علينا بعض الأقاويل لأخذنا منه باليمين ثم لقطعنا منه الوتين ﴾ (١٩) . . ذلك إن مثل هذه الآيات مسوقة ومحمولة بشأن القرآن الكريم خاصة الآية الأولى ، حيث أن بدايتها صريحة بهذا الصدد : ﴿وإذا تُتلى عليهم آياتنا بينات قال الذين لا يرجون لقاءنا إئت بقرآن غير هذا أو بدله ، قل ما يكون لى أن أبدله من تلقاء نفسى . . ﴾ .

وكذلك الحال فيما يتعلق بألاّيات الأخرى فهي أيضاً مسوقة بشأن التأكيد على أحقية القرآن.

<sup>(</sup>۱۸)پرئس/ ۱۵ .

<sup>. 17... 11/3</sup>JLI(14)

ادلة جواز إجتهاد النبي

## إجتهاد النبي في المصالح الدنيوية

أما الحبوزون للإجتهاد في حق النبي (ص) فقد إختلفوا في حدود ذلك وشروطه . فمنهم من أشرط جوازه في حدود المصالح الدنبوية من الحرب والسياسة ومعرفة الوقائع الجزئية ليطبق عليها الكليات كما هو الحال في القضاء . إذ يستفاد من بعض الآيات أن النبي قد تعرض إلى أكثر من عتاب من قبل المولى تعالى الإنخاذه بعض المواقف العملية ، عا يعني أنه كان يجتهد في ذلك . علما أن العتاب لم يكن موجها إلى إجتهاده بالخصوص ، بل إلى ما أفضى إليه من تتاتيج . الأمر الذي يعني جواز إجتهاده بدلالة الإمضاء الحاصل من قبل المولى تعالى . أما العتاب على النتائج في حمل بأنه إرشادي ، إذ بعضها على الأقل لا يدل على مخالفة النبي لأمر المولى ، أما البعض الآخر فإن كان فيه ما يدل على الخالفة فهو محمول على الخطأ الذي لا يقر عليه كما يتبين عا جاء بخصوص ما عوتب عليه مع المؤمنين في عدم قبل أسرى بدر في قوله تعالى : ﴿ما كان لنبي أن يكون له أسرى حتى يُشخن في الأرض قريدون عرض الدنيا والله يريد الآخرة ، والله عزيز حكيم . لولا كتاب من الله سبق لمسكم فيما أخذتم عذاب عظيم ﴾ (٢٠٠) . ومثل ذلك ما جاء بخصوص عتاب النبي على ما أذن للأعراب بالتخلف عن غزوة تبوك ، كما في قوله تعالى : ﴿عفا الله عنك لم أذنت كهم حتى يتبين لك الذين صدقوا وتعلم الكاذبين ﴾ (٢٠) .

يضاف إلى أن من الواضح أن النبي مأمور بالشورى في قوله تعالى : ﴿وشاورهم في الأمر﴾ (٣٢) . وهي تستلزم الإجتهاد من جيث أن نتائجها قد تخطئ الواقع في كل ما يتعلق بالمصالح الدنيوية .

<sup>.</sup> ٦٨.... ٦٧ /JIAĞİI (٢٠)

<sup>(</sup>٢١) آل عمران/ ١٥٩ .

<sup>(</sup>۲۲) آل عبران/ ۱۵۹ ,

أما من جهة الأحاديث والسيرة فالذي يستفاد منها أن النبي (ص) لم يحظ بالعصمة المطلقة الشاملة في قضايا تشخيص الواقع الذي ينبني عليه تطبيق الأحكام وتنفيذها (٢٣) . مما يعني أنه يجتهد في الأمر ، فإما مصيب وإما مخطئ ، ومن ذلك ما روي عنه في مسائل القضاء قوله : ﴿ إِمَا أَنَا بِشر مثلكم وإنكم تختصمون إلى ، فلعل بعضكم أن يكون ألحن بحجته من بعض فأقضي له على نحو ما أسمع ، فمن قضيت له بحق مسلم فإنما هي قطعة من النار فلياخذها أو يتركها ﴾ (٢٤) .

كذلك ما رواه مسلم والنسائي من أن النبي (ص) قال : إنما أنا بشر إذا أمرتكم بشيء من دينكم فخذوا به ، وإذا أمرتكم بشيء من رأيي فإنما أنا بشر .

## إجتهاد النبي في الأحكام الدينية

لكن في القبال هناك من جوز الإجتهاد على النبي مطلقاً ، سواء ما تعلق بالمصالح الدنيوية أو ما إرتبط بالأحكام العامة من القضايا الدينية والعبادات مما لم يرد فيها نص . وقد ذكر الكمال بن الهمام في كتابه (التحرير) أن أكثر الأقوال الفقهية ترى أن النبي (ص) مأمور بالإجتهاد مطلقاً في الأحكام الشرعية والحروب والأمور الدينية من غير تقييد بشيء منها ، معتبراً أن ذلك مذهب عامة الأصوليين كمالك والشافعي وأحمد بن حنبل ، وكذلك عامة أهل الحديث (٢٥) .

لذلك زعم بعض من المعاصرين أن النبي قد جعل الإجتبهاد أصلاً ثالث للأحكام في عصره (٢٦) . كما صرح بعض آخر من أن النبي (ص) كان أول المجتهدين وإمام المفتين (٢٧) . أما الأدلة التي قدمها العلماء عن إجتهاد النبي فمنها ما كان من الكتاب ، ومنها ما كان من الأخبار والأحاديث ، وذلك كالآتي :

 <sup>(</sup>٣٣) انظر بصدد العصمة دراستنا المعنونة : العصمة وكنتاب الألفين والمنهيج الإستقرائي ، مجلة الموسم ، العددان (٣٣ ســـ ٣٤) ،
 ص٠٥٠ ٤٠٠٠ ٢٤ .

<sup>(</sup>٢٤) روى هذا الحديث الشيخان وأحمد في مستده وأبو داود والنسائي والترمذي عن مالك (الإحكام للإمدي عجة عهامش صد ١٤) وعنظ الخديد المستده في مستده وأبو داود والنسائي والترمذي عن مالك (الإحكام للإمدة الرواية موجودة في المسادر الشيعية ويطلق عليها صحيحة هشام بن الحكم عن الإمام الصادر الشيعية ويطلق عليها صحيحة هشام بن الحكم عن الإمام الصادق عن النبي (الإجتهاد والتقليد للخوتي، عس ٢٩٠).

<sup>(</sup>٢٥) عيسي ، عبد الجليل : إجتهاد الرسول ، ص٧٥ .

<sup>(</sup>٢٦) المُدخل إلى علم أصول الفقه للمواليين ، ص ١١، عن ; مناهيج الإجتهاد في الإسلام ، هامش ص ٣٥٦ .

<sup>(</sup>٢٧) الإجتهاد في الشريمة الإسلامية للزحيلي ، ص ٧٧ .

## دليل الكتاب

بصدد الأدلة التي قُدمت بشأن إجتهاد النبي من الكتاب ؛ أستدل بقوله تعالى : ﴿ فاعتبروا يا أُولِي الأبصار ﴾ (٢٨) ، من حيث أنها دالة على القياس والإجتهاد ، وهي عامة في حق أُولِي الأبصار أو البصائر ، والنبي أعظمهم بصيرة (٢٩) . لكنا عرفنا أنه ليس لهذه الآية أيّة دلالة على المقصود من الإجتهاد أو القياس .

كما أستدل على ذلك أيضاً بآية : ﴿ ولو ردّوه إلى الرسول وإلى أولي الأمر منهم لعلمه الذين يستنبطونه منهم ﴾ (٢٠٠) . فوجه الدلالة هو أن الله تعالى عطف أولي الأمر على الرسول في وجوب الرد إليهم ورتب على ذلك العلم بحكم الشرع عن طريق الإستنباط الذي هو الإجتهاد ، وبالتالي فكما يجوز الإستنباط أو الإجتهاد لأولي الأمر فكذا يجوز ذلك للرسول (٢١) .

لكن إبن حزم لم ير مثل هذه الدلالة من المعنى ، فقد إعتبر الضمير في لفظة ق منهم الا يرجع إلى الرسول وأولي الأمر ، بل يرجع إلى الرادين ، وبالتالي يكون المستبطون منهم ليس هم أولي الأمر والرسول (٢٢) ، وهذا على ما يبدو هو الظاهر من الآية . لكن حتى مع إعتبار أن المستنبطين هم أولي الأمر والرسول ؟ فإن ظاهر الآية لا دلالة له على الإجتهاد المفضي إلى الظن ، إنما دلالته على تحصيل العلم سواء أعتبر ذلك عن طريق ما يسمى بالإجتهاد أو عن طريق إستخراج المعنى ، ومن المؤكد أن الحال في ذلك يختلف كلياً عن الحال الذي يمارسه المجتهادية .

كسما أستسدل على إجتهاد النبي بآية :﴿وما يعلم تأويله إلا الله والراسخون في العلم﴾ (٣٣) ، من حيث أن النبي هو أولى رسوخاً في العلم من غيره . لكن سبق أن علمنا أن ليس للآية أي دلالة واضحة على الإجتهاد ولا على المقاصد الفقهية ، إذ من الحتمل أنها وردت بخصوص العقائد .

<sup>(</sup>٢٩) الغصول في الأصول عج٣ عص ٢٤٠ عوج ٤ عص ٣٠ . والإحكام للأمدي عج ٤ عص ٣٩٩ .

<sup>(</sup>۲۰) النسام/ ۲۸ .

<sup>(</sup>٣١) الغمسول في الأصول عج عص ٢٤٠ عج ٤ عص ٣٠ ، والإحكام للأمدي عج ٤ عص ٢٨٩ . والتغسير الكبير للوازي ، ج ١٠ عص ٢٠٠ .

<sup>(</sup>٣٢) إبن حزم : الإحكام في أصول الأحكام ، طبعة دار الجيل ، ج٦ ، ص ٩٧ (١٩٨٠)

<sup>(</sup>٣٣) آل عمران/ ٧ .

أراك الله (٢٤) ، إذ قيل إن اللفظ بعمومه يتناول الحكم بالنص وبالإستنباط من النص ، إذ الحكم بكل منهما حكم بما أراه الله ، أو أن الحكم الذي يستنبط من المنزل هو حكم بالمنزل لأنه حكم بمعناه (٢٥) . لكن من الواضح إنه إذا حملنا آلية الإستنباط على إحتمال أنها تفضي إلى الحطأ باعتبارها عملية إجتهاد ؛ فإنه لا يصح أن نعتبر الحكم الذي يستنبط من المنزل هو حكم بلمنزل أو بمعناه ، وذلك لأنه يحتمل أن يكون خطأ ، وظاهر الآية بعيد عن إرادة الإجتهاد المفضي إلى الظن أو الذي يحتمل له الخطأ ، أو على الأقل إنه لا يدل عليه . أما لو قيل أن العموم في الآية يمكن أن يشمل الإستنباط من النص فيما لو كان مفضياً إلى القطع واليقين فلا مانع من ذلك باعتباره لا يختلف عن الحكم بالنص .

كذلك أستدل على إجتهاد النبي بآية سليمان في قوله تعالى : ﴿وداود وسليمان إذ يحكمان في الحرث إذ نفست فيه غنم القوم وكنا لحكمهم شساهدين ، فنفهمناها سليمان ﴾ (٢٦) . ووجه الإحتجاج بهذه الآية هو أن الله خص سليمان بفهم الحق في الواقعة عايدل على عدم فهم داود له ، ومن ثم فقد كانا ينجتهدان في الحكم على الواقعة بدلالة إصابة أحدهما للحق دون الآخر ، فإذا ثبت هذا في حق بعض الأثبياء فما هو المانع من أن يشمل ذلك نبينا (ص) (٢٧) ؟ !

وقد قيل في الجواب أن غاية ما في الآية تخصيص سليمان بالفهم ، وهذا لا يدل على عدم فهم داود له إلا بالمفهوم وهو غير حجة . وحتى لو سلم بأنه حجة فإنه قد روي أن هذين النبيين حكما في تلك القضية حكماً واحداً ، ثم نسخ الله الحكم فعلم سليمان بالنص الناسخ دون داود ، لذلك تممت الآية بقولها : ﴿وكلاً آتينا حكماً وعلماً ﴾ ، فلو كان أحدهما مخطئاً لما كان قد أتى في تلك الواقعة حكماً وعلماً \* .

كما قيل في الجواب أنهما قد حكما بحكم واحد بدلالة قوله تعالى : ﴿ وكنا لحكمهم شاهدين ﴾ ، وأن هذا الحكم لهما كان صحيحاً بدلالة قوله تعالى : ﴿ وكلا آتينا حكماً وعلماً ﴾ ، أما الإختلاف بينهما فليس في أصل الحكم وإنما في الإجراء ، من حيث أن حكم سليمان كان أو فق وأرفق ، حتى ذُكر أنه رويت روايات من الشيعة والسنة تفيد أن داود حكم لصاحب الحرث برقاب الغنم ، وحكم سليمان له بمنافعها في تلك السنة من ضرع وصوف

<sup>(</sup>٢٤) النساء/ ٥٠٥ .

<sup>(</sup>٣٥) فواهم الرحموت ، ٣٦٠ ، ص ٣٦٨ .

<sup>(</sup>٢٦) الأساء/ ٧٨ .

<sup>(</sup>٣٧) المفصول في الأصول ، ج٣ ، ص ٢٤٠ ، ج٤ ، ص ٣٠ و ٣٤٩ .. ٣٣٠ .

<sup>(</sup>٣٨) الإحكام للأمدي عج ٤٤ ، ص ١٥٠ .

ونتاج ، وذلك لضمان ما أفسدته الغنم من الحرث على صاحبها ، واحتُمل أن ذلك كان مساوياً لقيمة رقاب الغنم(٢٩) .

## دليل الأخبار

أما من حيث الأحاديث فقد نُقل عن النبي (ص) قوله : الولاأن أشق على أمتي لأمرتهم بالسبواك مع كل وضوء (وفي رواية : عند كل صلاة))(٤٠) . عما يعني أن أمر السواك متروك إلى إجتهاد النبي وتقديره ، لذلك منعه خوف المشقة على الناس

لكن على فرض صحة هذا الحديث يمكن القول أن الأمر بالسواك مع أنه متروك إلى تقدير النبي إلا أنه لا يدل على إجتهاده بالمعنى المتواضع عليه ، فقد يجوز أن يكون الله فوض له الأمر في ذلك مثلما فوض إليه إرث الجد أو الجدة (١٤) ، ومثلما فوض لبعض أنبيائه في قوله تعالى : ﴿هذا عطاؤنا فامن أو أمسك بغيس حساب ﴾ (٢١) . كذلك يجوز أن يكون هذا الحديث دالاً على الأمر الإرشادي لا المولوي ، فمن الواضح هو أن الأمر بالسواك ليس له علاقة بالأحكام العبادية ، بل كل ما يمكن أن يقال فيه أن له علاقة بالصحة .

كذلك أستدل بما أشار إليه النبي (ص) بقوله في حرم مكة : لا يختلى خلاها ولا يعضد شجرها ، فقال العباس : إلا الأذخر ، فقال النبي : إلا الأذخر . فالنبي في هذا النص ينهى عن قطع حشيش حرم مكة وشجره ، وكونه يوافق العباس على أن يستثني من ذلك نبات الأذخر ربما كما قبل لطيب رائحته (٢٠) ، فإنه بهذه الموافقة يبدو كأنه يجتهد في أمر النهي والإستثناء ، حيث من المستبعد أن يكون ما نطقه العباس قد جاء مطابقاً لما أراد أن يقوله النبي بالوحي (٤٤) .

لكنّ على فرض صدق هذه الحادثة فإنها دالة على أمر يخص المصالح الدنيوية التي يجوز فيها الإجتهاد من جهة تشخيص الواقع الموافق للمصلحة وليس له علاقة بالأحكام الكلية.

كما أستدل بما روي عن عمر بن الخطاب من أنه سأل النبي فقال : إني اليوم - وهو يوم صيام - أتيت أمراً عظيماً . فقال (ص) : وما ذاك؟ فقال : هششت إلى أمراً عظيماً . فقال (ص)

<sup>(</sup>٢٩) الميزان في تفسير القرآن ، ج١٧ ، من ٣١١ س ٣١١ .

<sup>(</sup>٤٠) التبصرة للشيرازي ، ص ٢٩٠ . والإحكام للأمدي ، جع ، ص ٤٣٥ .

<sup>(21)</sup> قبل إنّ الله فرّض للنبي بعض ما جاء في المسلاة ، حيث أن الركمتين الأخيرتين في الصلاة هما عا أوجبهما النبي (ص) بتفريض منه تعالى ، بخلاف الركعتين الأوليتين باعتبارهما عا أوجبهما الله تعالى (الجزائري ، نعمة الله : الأثوار النعمائية ، ج٢ ، مس٣٦٧) .

<sup>(</sup>٤٢)ص(٤٢)

<sup>(</sup>٤٣) إلإجتهاد في الشريعة الإسلامية للزحيلي ، ص١٧٢ .

<sup>(</sup>٤٤) المعتمد عج ٢ م ص ٧٦٧ ـ والمستصفى عج ٢ م ص ٣٥٦ . والإحكام للأمدي عج ٤ مص ٢٠٠ .

(ص) : أرأيت لو تمضمضت بماء ثم مججته أكنان عليك جناح؟ قال : لا . قال (ص) : فلمَ إذن؟ اإذ قيل إن في هذا النص دلالة على القياس ، حيث قاس النبي مقدمة الجماع علَى مقدمة الشرب ، فمثلما أن المضمضة لا تفسد الصوم كذلك فإن القبلة لا تفسده أيضاً (٤٥) .

لكن على فرض صحة هذا الحديث فمع ذلك ليس فيه دلالة تقضي بأن ما حكم به النبي إنما حكم به النبي إنما يعدود إلى القيداس. فكل منا في الأمر هو أن النبي شنابه بين الأمرين ربما للإيضباح لا للتشريع. وحتى لو فرض أن المقصود منه القيناس فإنه مع ذلك يُعد حالة جزئية لا يصبح تعميمها على الحالات الأخرى إلا بقياس، وهو ما يفضي إلى الدور أو التسلسل الباطل.

ومثل ذلك ما روي عن النبي أنه قال في حديث طويل : . . وفي بضع أحدكم صدقة . فقال أصحابه : يا رسول الله أيأتي أحدنا شهوته ويكون له فيها أجر؟ قال (ص) : أرأيتم لو وضعها في حرام أكان عليه فيه وزر ، فكذلك إذا وضعها في الحلال كان له أجر (٤١) . ومثله ما رواه إبن عباس من أنه سألت النبي الجارية الخشعمية وقالت : إن أبي أدركته فريضة الحبح شيخاً زمناً لا يستطيع أن يحج ، إن حججت عنه أينفعه ذلك؟ فقال لها : أرأيت لو كان على أبيك دين فقضيته أكان ينفعه ذلك؟ قالت : نعم . قال (ص) : فدين الله أحق بالقضاء (٤٧) .

وواضح أنه ليس في مثل هذه الرواية وما قبلها على فرض صحتهما دلالة تفيد كون النبي (ص) قد أفتى بالقياس ، إذ كل ما يمكن أن يقال إنه شابه بين قضيتين ربما للتوضيح وتقريب المعنى لا للتشريع . وحتى مع فرض أنه عمل في مثل هذه الحالات القليلة بالقياس ، فإنه لا يعني أنه كان يعمل بمختلف حالات القياس التي عول عليها الأصوليون . فالتعميم ينبنى على قياس سابق أو مفترض ، وهو ما يفضى إلى المصادرة .

وبأضعف من ذلك أستدل على قياس النبي (ص) بما روي من أن رجلاً أنكر وللماً وضعته زوجته أسود ، فقال (ص) : هل لك من إبل حمر فيها أورق - أسود - ؟ قال : نعم . قال (ص) : وهذا لعله نزعة عرق (٤٨) .

 <sup>(20)</sup> إبن حزم : ملخص إيطال القياس والرأي والإستحسان والتقليد والتعليل ، ص ٢٦٠ . كذلك : القصول في الأصول ، ج٤ ،
 ص ٤٩ . والمصد ، ج٢ ، ص ٧٣٥ . والمستصفى ، ج٢ ، ص ٢٥٤ . والإسكام للآمدي ، ج٢ ، ص ٢٢٨ .

<sup>(</sup>٤٦) مجموع فتاوى ابن تيمية ، ج ٢٨ ، ص ٣٦٩ . وأعلام الموقعين ، ج ١ ، ص ١٩٩ أ. والإجتهاد في الشريعة الإسلامية للمرعى ، ص ٩٣ .

<sup>(</sup>٤٧) ملخص إيطال القياس ، ص ٢٥ . والمعتمد ، ج ٢ ، ص ٧٣٠ س١٧٥ . والمستصفى ، ج ٢ ، ص ٢٥٥ . والإحكام للامدي ، ج ٤ ، مس ٢٥٥ . والإحكام للامدي ، ج ٤ ، مس ٢٩٤ . وقد روي عن إين حباس شبيه يتلك الرواية من أن إمرأة من جهينة جاءت إلى النبي (ص) فقالت إن أمي نفرت أن تحج ظم تحج حتى ماتت ، أقاحج عنها؟ قال (ص) : تعم حجي عنها أرأيت لو كان على أمك دين أكنت قاضيته؟ إقضوا الله أحق بالوقاء (اعلام للوقعين ، ج ١ ، ص ٢٠٠ . والإجتماد في الشريعة الإسلامية للمرعي ، ص ٥٥) .

<sup>(28)</sup> ملخص إيفال القياس ، ص25 . والفصول في الأصول دجة ، ص25 . وأعلام الموقعين ، ج1 ، ص9 1 . \_

كما أستدل على إجتهاد النبي بما روي عن رجل أتى النبي (ص) فأسلم على أن لا يصلي إلا صلاتين ، فقبل منه ذلك (19) . وهذه الرواية على فرض صحتها لا دلالة فيهما على الإجتهاد ، إذ قد يكون للنبي تخويل من الوحي أن يقبل ذلك لترغيب المشركين في الإسلام وتأليف قلوبهم ، وربما يكون له سعة بالأمر أن يقبل أو لا يقبل . وهو أمر يختلف عن الإجتهاد المصطلح عليه (00) .

وأستدل أيضاً بما روي عن النبي (ص) أنه قال في حجة الوداع: «لو إستقبلت من أمري ما إستدبرت لما سقت الهدي، فقيل أن سوق الهدي على ذلك كان بالرأي . لكن أجيب على ذلك بأن معناه لو علمت سابقاً ما علمت الآن من الحرج الذي وُجد في السوق لما فعلت . كما قيل في الرد أن هذا الحديث وقع في حجة الوداع حين أمر القوم بالتحلل عن إحرام الحيج بالعمرة ، لكن النبي نفسه لم يتحلل لما ساق الهدي ، فتحرج القوم عن التحلل وأرادوا أن يهتدوا بهدي الرسول (ص) ، لذلك إعتبر النبي أن سوق الهدي مانع له من التحلل قبل أن يبلغ محله ، ولو علم أنهم لا تطيب أنفسهم إلا بالإنباع في فعله لما ساق الهدي وتحلل . وهذا الحال لم يأت عن إجتهاد ورأي في الحكم الشرعي ، كما هو واضع (١٥٠) .

وبذلك نخلص إلى أنه لا توجد دلالة قاطعة على الإجتهاد المطلق للنبي ، إذ الروايات التي إستند إليها في الأدلة المتقدمة هي من الآحاد التي لا تفيد القطع ، كما أنها على ما عرفنا ليس فيها الدلالة الواضحة على الإجتهاد بالمعنى المتواضع عليه ، فضلاً عما يمكن أن يناقش فيها من جهة السند . لكن من المؤكد أن النبي كان كسائر الناس يتعامل مع قضايا الواقع من الحوادث بمنطق الإجتهاد فيما لا نص فيه . فهذا ما أكده القرآن الكريم بدلالات واضحة يعززها ما نقل عنه في العديد من الحوادث . إلا أن هذا النوع من الإجتهاد يختلف عن المفهوم المصاغ علمياً من حيث إنه عبارة عن إستنباط الأحكام الشرعية من أدلتها الأصلية ، أو إنه عبارة عن إستنباط الأحكام الشرعية من أدلتها الأصلية ، أو إنه عبارة عن القياس وما شاكله .

#### إجتهاد الصحابة

<sup>(</sup>٤٩) إجتهاد الرسول ، ص ١٢٢ .

<sup>( •</sup> ٥) بهذا الصدد يقول الشيخ أبو إبراهيم أحمد الأنصاري الحنفي النقشيندي في شرحه (بذل المهبود في شرح سنن أبي داود) ، تعليفاً على ثلث الرواية التي رواها إبن حتبل في مستنده : قطهر بهذا أنه (ص) أسقط عنه ثلاث صلوات ، فكان من حصائصه أن يخص من شاء بما شاء من الأحكام ، ويسقط عمن شاء ما شاء من الواجبات (المصدر السابق ، ص ٢٢) .

<sup>(</sup>٥١) قواقح الرحموت ، ج ٢ ، ص ٣٦٨ .

كان أبو الحسين البصري قد نقل عنهما التوقف . وذكر البعض أن أبا علي توقف في الغائب وقعلع هو وإبنه بالمنع في حق الحاضر إذا أمكنه سؤال النبي (ص) ، وفي الغائب إذا أمكنه مراسلته (٢٥) وفي الغائب إذا أمكنه مراسلته (٢٥) وعن توقف ما نُسب إلى القاضي عبد الجبار الهمداني الذي سلم بوقوع الإجتهاد في الغيبة عن النبي وتوقف في حضرته ، وهو الذي ذهب إليه الإمام الغزائي إستناداً إلى حديث معاذ بن جبل رغم أنه من أخبار الآحاد ، لكنه عول عليه لما قيل فيه إنه تلقته الأمة بالقبول (٥٣) . علماً أن سبب التوقف عند هؤلاء يعود إلى تعارض الأدلة وعدم القطع بها .

ومن العلماء من منع الإجتهاد عن الصحابة إلا في حدود القضاء دون غيره ، وبشرط الغيبة عن النبي لا حضوره ، وهو ما نقله الآمدي عن قوم (10) . ومنهم من منع ذلك أيضاً إلا لفرورة لا يسع فيها الصحابي أن يكون على إتصال بالنبي كما هو الحال في الغائب البعيد ، أو في حالة إذن النبي له بالحكم . وقد ذهب إلى هذا المذهب صاحب مسلم الثبوت . وهناك من أجازه مطلقاً في الغائب دون الحاضر . كما أن هناك من أجازه بشرط الإذن الخاص . والبعض توسع في هذا الإذن فشمل عنده الصريح والضمني . كذلك أن هناك من أجازه بغياب النبي وحضوره بعد إذنه إذا ما خاف فوت الحادثة من دون حكم أو ضاق عليه الوقت (٥٥) . وذهب بعض آخر إلى إعتبار الإجتهاد جائزاً في كل ما ليس فيه أمر ولا نهي ، كما هو مذهب إبن حزم الأندلسي الذي أجاز الإجتهاد على الجميع سواء كانوا صحابة أو غيرهم إلى يوم القيامة ، حتى لو كان الأمر في حضرة النبي (ص) مادام الإجتهاد عنده يدخل في دائرة المباح لا الواجب و لا الحرام ، كإجتهاد الصحابة في ما يجعلونه علماً للدعاء إلى الصلاة ، كذلك إجتهادهم في شخصية السبعين ألفاً الذين يدخلون الجنة ووجوههم كالقمر للبة البدر ، حيث أنهم أحطأوا ولم يعنفهم النبي على إجتهادهم هذا (٢٥) .

هكذا تتعدد الأقوال التي تجيز للصحابة الإجتهاد في حياة النبي وبعده ضمن شروط وإعتبارات مختلفة . أما الأدلة التي قُدمت بهذا الصدد فسنتناولها كالآتي :

<sup>(</sup>٥٢) المعتمد ، ج٢ ، ص ٧٤٥ . والإحكام للأمدي ، ج2 ، ص ٤٠٧ . وقواهم الرحموت ، ج٢ ، ص ٢٧٥

<sup>(</sup>٥٣) للعتمد ، ج٢ ، ص٧٦٥ . والمستصفى ، ج٢ ، ص٣٥٥ . والإحكام للآمدي ، ج٤ ، ص٧٠٠ .

<sup>(44)</sup> المستصفى ، ج؟ ، ص ٢٥٤ . والإحكام للأمدي ، ج؛ ، ص ٢٠٧ .

<sup>(</sup>٥٥) فواقح الرحموت ، ج٢ ، ص ٢٧٥ .

<sup>(</sup>٥٦) الإحكام لإبن حزم أج ٥ ، طبعة دار الجيل ، ص ١٢٢ . والبحر الحيط ، ج٦ ، ص ٢٠١ ـ ٢١ .

## أدلة منع إجتهاد الصحابة

إستدل المانعون لإجتهاد الصحابة في حياة النبي بعدة أدلة منها:

ا ساإن الصحابي في حياة النبي بمكنه معرفة الحكم الشرعي على وجه اليقين والعلم ، وبالتالي لامعنى لأن يمارس الإجتهاد المفضى إلى الظن .

٢ ــ إن الحكم بالإجتهاد في حياة النبي يعد إفتياتاً على مقام النبوة فلا يقع .

٣ ... قد ثبت أن الصحابة كانوا يرجعون عند وقوع الحوادث إلى النبي ، تما يعني أنه لو جاز لهم الإجتهاد لإجتهدوا دون مراجعته (٥٧) .

<sup>(</sup>٥٧) الإحكام للأمدي وجع ، ص٤٠٨ .

ادلة جواز إجتهاد الصحابة

## إجتهاد الصحابة في حياة النبي

يكن القول أن الإجتهاد بخصوص القضاء وما شاكله إن كان يتعلق بالتطبيق وتشخيص الواقع فلا مانع ولا غنى عنه في أي وقت من الأوقات ، سواء في حياة النبي (ص) أو بعدها ، وسواء في غيبته أو عند حضوره بعد أخذ الإذن عنه . ومن الوقائع المنقولة بهذا الصدد أن النبي طلب من عمرو بن العاص أن يحكم في مسألة ، فقال أجتهد وأنت حاضريا رسول الله؟ قال : نعم ، إن أصبت فلك أجران وإن أخطأت فلك أجر واحد (٥٨) .

ومن ذلك ما روي أن النبي بعث علياً إلى اليمن قاضياً وقال له : إذا جلس إليك الخصمان فلا تقض بينهما حتى تسمع من الآخر كما سمعت من الأول ، فإنك إذا فعلت ذلك تبين لك القضاء (٥٠٥) . كما نُقل أن النبي أرسل حليفة اليماني للقضاء بين بين جارين إختصما في جدار بينهما وإدعى كل منهما أنه له (٢٠٠) .

وروي أيضاً أن النبي أذن لسعد بن معاذ أن يحكم في شأن يهود بني قريظة ، فحكم بقتلهم وسبي نسائهم وذراريهم ، فقال له النبي : لقد حكمت بحكم الله من فوق سبعة أرقعة (٦١) .

والملاحظ أن مثل هذه المنقولات لاعلاقة لها بالإجتهاد المتواضع عليه ، فليس فيها إستنباط لحكم من الأحكام الشرعية كما هو واضح .

وهناك منقولات تعبر عن مواقف عملية لها علاقة بالتكليف إتخذها الصحابة إضطراراً

<sup>(</sup>٥٨) التيصرة ، ص ٥١٩ . والمستصفى اج ٢ ، ص ٣٥٥ .

<sup>(</sup>٥٩) مناهيم الإجتهاد في الإسلام ، ص ٤٢ .

<sup>(</sup>٦٠) نفس المصدر والصفحة .

<sup>(</sup>٦١) الإحكام للأمدي ، ج٤ ، ص ٢٩٤ و ٢٩٨ . وفواهم الرحموت ، ج٢ ، ص ٣٧٥ . والاموال لابن سلام ، ص ٦٣ . وأعلام الموقعين ، ج١ ، ص ٢٠٤ .

لعدم تمكنهم من الإتصال بالنبي مع خوفهم من فوات الحادثة أو ضيق الوقت ، وهي أيضاً لا تدل على أنهم كانوا يجتهدون بالمعنى المتواضع عليه ، إذ أنها حالات جزئية ووقتية لابد من إتخاذ موقف عملي منها إضطراراً . فمن ذلك نقل أنه خرج صحابيان في سفر فحضرت الصلاة ولم يكن معهما ماء فصليا ثم وجدا الماء فلم يعد أحدهما صلاته ، بينما توضأ الآخر وأعادها ، وحينما لقيا النبي (ص) وقصاً عليه فإنه صوبهما ، وقال للذي لم يعد :أصبت السنة وأجزأتك صلاتك ، وقال للآخر : لك الأجر مرتين (١٢) .

كما نُقل أن النبي قال الأصحابه بعد إنصرافه عن الأحزاب: «ألا لا يصلين أحد العصر إلا في بني قريظة» ، لكن بعضاً من الصحابة صلوا صلاة العصر قبل الوصول إلى مكان وجود يهود بني قريظة خشية فوات الوقت ، بينما أخرها البعض الآخر حتى وصل إلى محل بني قريظة عملاً بقول الرسول (٦٣) .

وروي أن جماعة من الصحابة كانوا في سفر وفيهم عمر ومعاذ ، فأصبح كلاهما بحاجة إلى الغسل ولاماء معهما ، فعمل كل واحد منهما على ما ظن ورجى أنه الصواب . فأما معاذ فقد تمرغ وتوضأ بالتراب وصلى ، لكن عمر لم يرد ذلك وأخر الصلاة ، فلما رجعا إلى الرسول بين لهما الصواب في قوله تعالى : ﴿فامسحوا بوجوهكم وأيديكم﴾ ، وقال يكفيكما أن تفعلا هكذا ، مشيراً إلى كيفية التيمم (١٤) .

كذلك هناك بعض المنقولات التي ظاهرها أن بعض الصحابة قد حكم بالقول في حضور النبي ودون إذنه . حيث نُقل أنه لما قتل أبو قتادة الإنصاري مشركاً ، وقال رسول الله (ص) : من قتل قتيلاً فله سلبه ، فقام أبو قتادة وقال : قتلت قتيلاً ، فقال رجل : صدق وسلبه عندي ، فإرضه يا رسول الله ، عندها قال أبو بكر : لاها الله ذا لا يعمد إلى أسد من اسود الله يقاتل عن الله تعالى ورسوله فيعطيك سلبه (عنه) . وهذه الرواية حتى لو كانت صحيحة فإنها لا تدل على إجتهاد أبي بكر ، إذ ما قاله مستمد عما صرح به النبي (ص) في قوله الأنف الذكر . كل ما في الأمر أن أبا بكر قد تعجل وحكم من نفسه دون إذن النبي ، وكان الأولى به أن يدع النبي يحكم أو يستأذن منه ذلك .

لكن أهم المنقولات التي لها دلالة على الإجتهاد بالرأي في حياة النبي هي منقولة معاذ بن جبل حينما بعثه النبي إلى اليمن قاضياً ، إذ قال له النبي : بم تقضي إن عرض لك قضاء؟

<sup>(</sup>١٢) أعلام الموقعين ، ج ١ ، ص ٢٠٤ . والإجتهاد في الشريعة الإسلامية للمرعى ، عر ٧٤ .

<sup>(</sup>٦٣) فواقح الرحموت عج ٢ ، ص ٣٧٥ . والبحر المُبط عَبِج ٢ ، ص ٣٣٤ .

<sup>(</sup>٦٤) الاعتبار في الناسخ والمنسوخ ، ص ١١ . والإجتهاد في الشريعة الإسلامية للمرعي ، ص ٧٤ .

<sup>(10)</sup> الإحكام للأمدي ، ج ٤ ، ص ٤٠٨ . وقوائح الرحموت ، ج ٢ ، ص ٢٧٦ .

قال : بما في كتاب الله ، قال (ص) : فإن لم تجد؟ قال : بما في سنة رسول الله ، قال (ص) : فإن لم تجد؟ قال : الحمد لله أن وفق رسول الله فإن لم تجد؟ قال : الحمد لله أن وفق رسول الله لما يرضي الله ورسوله . فهذه الحادثة لها دلالة على الإجتهاد باستنفاد الجهد فيما لانص فيه . لكنها من جهة وردت بخصوص القضاء وهو يحتاج إلى فض المنازعات والفصل فيها ؛ سواء بالإستناد إلى النص أو إلى غير ذلك إن لم يتمكن القاضي من إيجاد الحكم في النص ، وهو خلاف الحال في الفتوى ، إذ قد لا يترتب على الفتوى أثر من المشاكل إن توقف الفتي وامتنع عن الإفتاء أو قال بالإحتياط أو أي وظيفة عملية أخرى ، وذلك فيما لو عجز عن ومسيل الحكم الشرعي من النصوص . لهذا فإن قياس الإجتهاد في القضاء على الفتوى . يعني إلغاء الخصوصية في الأول ، وهو ما يحتاج إلى دليل منفصل يسمح بمثل هذا التعدي .

هذا من جهة ، أما من جهة أخرى فإن منقولة معاذ هي كغيرها من المنقولات التي ذكرناها تعد من أخبار الآحاد التي لا تنفع في إثبات مثل هذا المطلب الكبير ، ذلك أن الإجتهاد هو أصل أساس تتوقف عليه مختلف الفروع الفقهية ، ومن غير المنطقي أن يتم إثباته بمجرد خبر الأحاد الظني الثبوت . لهذا سبق لأبي حنيفة أن إعتبر أن خبر الواحد إذا كان بما تعم به البلوى فليس بحجة (٢٦٠) ، فكيف الحال والحنبر مرسل (٢٧٠) ؟ اناهيك عن أن هناك من عدّه من الموضوعات ، كما هو الحال مع الجوزجاني الذي علق عليه بقوله : هذا حديث باطل جاء بإسناد لا يعتمد عليه في أصل من أصول الشريعة الأله. من هنا فلا دليل على إجتهاد الصحابة في حياة النبي (ص) بالمعنى المتعارف عليه . والعجيب ما زعمه الزركشي في البحر الحيط) بقوله : «إن الصحابة تكلموا في زمن النبي (ص) في العلل المناه .

#### إجتهاد الصحابة بعد النبى

أما إجتهاد الصحابة بعد وفاة النبي فقد كثر النقل عنه حتى أصبح لايقبل الشك ، خاصة أن الحاجة والضرورة قاضية به عند تجدد الحوادث التي لم يتص عليها الشرع الإسلامي بشكل صريح وواضح ، حتى قيل أن الذين حفظت عنهم الفتوى من الأصحاب بلغوا مائة

<sup>(</sup>١٦) الإمكام للأمدي ، ج 3 ، ص ٢٩٦ .

<sup>(</sup>١٧) روى هذا المنت أحمد بن حنيل وأبو داود والترملي وإبن حدي والطبرائي والبيهقي ؛ عن أحد أصحاب معاذ ، وهو مرسل (الإحكام للأمدي ميه ، عرب ١٩٦٦ ، وهامش ص ٢٩٣) ، وقد نص الترمذي عليه بقوله : ليس إستاده عندي عنصل . وحقب عليه إبن عربي بقوله : هو حديث مشهور (السباعي ، مصطفى : السنة ومكاتنها في التشريع الإسلامي ، عصطفى : السنة ومكاتنها في التشريع الإسلامي ، ص ٢٧٧) .

<sup>(</sup>٦٨) النَّمَةُ لَلْسِياصُ وص ٢٧٨ .

<sup>(</sup>٢٩) التشار، على سامي: تشأة القكر الفلسفي في الإسلام، دار المارف ، الطبعة السابعة ، ١٩٧٧م م ٢٠ ، ص ٢٠٠.

ونسفاً وثلاثين ما بين رجل وإمرأة ؛ منهم المكشرون ومنهم المتوسطون ومنهم المقلون (٧٠٠). لذلك إختلفوا في مسائل عديدة من أمثال ما أطلق عليها بالجد والأخوة والخرقاء والمشتركة أو المشركة والحرام والخيار والخلية والبرية والبائن والمدبر والمكاتب والكلالة وغيرها (٧١).

وهناك بعض النصوص التي تنقل أن بعض الصحابة كان يشير في كلماته إلى دليل القياس فيما لانص فيه كما هو الحال مع الخليفة عمر بن الخطاب ، حيث جاء في كتاب مطول له بعثه إلى أبي موسى الأسعري قال فيه : 1 . . ثم الفهم الفهم فيما أدى إليك مما ورد عليك مما ليس في قرآن ولاسنة ، ثم قايس بين الأمور عند ذلك ، وأعرف الأمثال ثم أعمد فيما ترى إلى أحبها إلى الله وأشبهها بالحق ((())).

بل إن بعض المتأخرين إعتبر القياس دليلاً مستقلاً لعمل الصحابة وإجماعهم عليه ، كما هو رأي إبن خلدون الذي يقول : قثم نظرنا في طرق إستدلال الصحابة والسلف بالكتاب والسنة ؛ فإذا هم يقيسون الأشباه منها بالأشباه ، ويناظرون الأمثال بالأمثال بإجماع منهم ، وتسليم بعضهم لبعض في ذلك الإلحاق . فإن كثيراً من الواقعات بعده صلوات الله وسلامه عليه لم تندرج في النصوص الثابتة فقاسوها بما ثبت ، والحقوها بما نص عليه بشروط في ذلك الإلحاق ؛ تصمح تلك المساواة بين الشبيهين أو المثلين ، حتى يغلب على الظن أن حكم الله تعالى فيهما واحد ، وصار ذلك دليلاً شرعياً بإجماعهم عليه ، وهو القياس وهو رابع الأدلة عالى فيهما واحد ، وصار ذلك دليلاً شرعياً بإجماعهم عليه ، وهو القياس وهو رابع

لكنا نعد مثل هذا الرأي من المجازفات في القول . فكون الصحابة قد إجتهدوا في الكثير من القضايا وأقاموا الشورى كي يحددوا الموقف العملي لمسائل لم ينزل فيها تشريع ؟ لا يعني أنهم عملوا بالقياس كدليل مميز ومستقل ، وما روي في هذا الشأن يعد من القليل لا يصح أن يُصور كأنه مركوز في أذهان الصحابة مثلما هو الحال عند الهجهدين عبر العصور . مع أنه نقل عن الصحابة والتابعين الكثير من النقد والإعتراض على الأخذ بالرأي والقياس ، ولو بشكل

<sup>(</sup>٧٠) الإسكام لاين حزم وطبيعة دار الجيل ، ج ٥ ، ص ٨٧ وما بعدها ، وأعلام الموقعين ، ج ١ ، ص ١٠ .

<sup>(</sup>٧١) النصولُ في الأصول ، جع ، ص٥٥ . والتبصرة ، ص٤٢٨ .

<sup>(</sup>٧٧) القبلي ج١ ، ص٥٥ . وأعلام للوقعين ١٠ج١ ، ص٨٥ . علماً أن إين حزم ضعف تلك الرسالة من حيث السند وكذبها . كذلك أن الاستاذ محمود بن محمد عربوس توصل في كتابه (تاريخ القضاء في الإسلام) إلى تأييد ابن حزم واحتبار تلك الرسالة موضوعة بالإستناد إلى دليل تأريخي ، وهو إن أبا موسى الأشعري نم يتول الكوفة في عهد عمر ، بل كان فاضيها آلذاك شسريع علما أبو صوسى فقد تولاها في عهد عشمان (تاريخ القسفساء في الإسسلام ، ص٥١ . والحلى ١٠ج١ ، ص٥٥ ٤٠٠٥) .

<sup>(</sup>٧٣) تاريخ إبن خلدون ، ج١ ، ص ٨١٣ . كذلك الظربهة الصدد : أعلام المرقعين ، ج١ ، ص٣٠٣ وما يعشها .

مجمل ، منها ما روي عن أبي بكر قوله : «أي سماء تظلني ، وأي أرض تقلني إذا قلت في كتاب الله برأيي، وعن الإمام علي قوله : «لو كان الدين بالقياس لكان باطن الخف أولى بالمسح من ظاهره، وعن إبن سيرين قوله : «أول من قاس إبليس ، وما عُبدت الشمس والقمر إلا بالمقاييس، وعن مسروق صاحب إبن مسعود قوله : «إني لاأقبس شيئاً بشيء إني أخاف أن تزل قدمي (٧٤).

(٧٤) ملخص إيطال القياس ، ص٥٥ وما يعدها . والتبصرة ، ص٤٢٩ . والإحكام للأمني ، ج٤ ، ص٤ ٣٠ . ورسالة القول الله يند ، ص٣٣ . يضاف إلى ذلك نقل إبن القيم في كتابه (أعلام الموقمين ، ج١ ، ص٧٢\_٧٠) وقبله إبن حزم في كشابه (الإحكام في أصول الأحكام ، طبعة السعبادة ، ج ، ص ٤٤ س٥٥ وكثالَثُ الشاطبي في كتابه (الإعتبسام ، ج٢، ص٤١ ٢ يسـ ٤٤ ٢) ؛ كلام التابعين والمسلف في نقد الرأي وذمَّه ؛ منها : ما عن الشعبي أنه قال : لعن الله أرأيت . وعنه في جوابه لصالح بن مسلم في مسألة عن النكاح ، إذ قال له : إن أخبرتك برأيي فَيْل عليه . وعنه أنه قال : ما جاءكم به هؤلاء من أصحاب رسول الله (ص) فخلوه ، وما كان رأيهم فاطرحوه في الحش . وتُعَلِّ إنه قبل لجابر بن زيد : إنهم يكتبون ما يسمعون منك ، قال : إنا لله وإنا إليه راجعون ، يكتبونه وأنا أرجم عنه غداً . وعن سفيان بن عبينة أنه قال : إجتهاد الرأي هو مشاورة أهل العلم ، لا أن يقول هو برأيه . وعن أبي سلمة أنه قال للحسن البصري : بلغني أنك تغني برأيك ، فلا تفت برأيك إِلا أن يكون سنة عن رسول الله (ص) . وعن أبي وائل شقيق إبن سلمة إنه قال : إباك ومجالسة من يقول أرأيت أرأيت . وعن إبن شهاب إنه قال : دعوا السنة تمضي ، لا تعرضوا فها بالرأي . وعن عروة بن الزبير إنه قال : مازال أمر بني إسرائيل معتدلاً حتى نشأ فيهم المولدون أبناه سبايا الأمم ، فأخذوا فيهم بالرأي فأضلوهم . وعن إبن شهاب إنه قال ، وهو يذكر ما وقع فيه الناس من هذا الرأي وتركنهم السنن ، فضال : إن اليهود والنعساري إنما إنسلخوا من العلم الذي بأيديهم حين إتبعوا الرأي وأخذوا فيه . وعن إبن وهب إنه قال حدثتي إبن طيعة أن رجلاً سأل سائم بن عبد الله بن عمر عن شيء ، فقال : لم أسمم في هذا شيئاً : فقال له الرجل : فأخبرني أصلحك الله برأيك ، فقال : لا ، ثم عاد عليه ، فقال : إني أرضى برأيك ، فقال سائم إني لعلِّي إن أحبرتك برأيي ثم تذهب فأرى بعد ذلك رأياً غيره فلا أجدك . وعن ريبعة إنه قال لإبن شهاب : إن حالي ليس يشبه حالك ، أنا أقول برأيي من شناء أخله وعمل به ، ومن شناء تركه . وعن حمناد بن زيد إنه قال : قبل لأيوب السخنيائي : ما ثلك لا تنظر في الرأي؟ فقال أيوب : قيل للحمار ما ثلث لا تجتر؟ قال : أكره مضغ الباطل . وعن الأوزاعي إنه قال :عليك بآثار من سلف وإن رفضك الناس ، وإياث وأراء الرجال وإن زخر فوا لك القول . وعن سعيد بن عبد العزيز إنه كان إذا سنُل لا يمجيب حتى يقول: لا حول ولا قوة إلا بالله ، هذا رأي والرأي يخطئ ويصيب .

كما أن من المعروف أن الألمة الأربعة كانوا لا يعولون على الرأي والإجتهاد إلا للضرورة ، ومن ذلك قول أبي حنيفة : هعجباً للناس يقولون إلى أنهي منيفة : همجباً للناس يقولون إلى أفتي بالرأي ، ما أفتي إلا بالأثره ، ويقول الإناصم الحديث فهو مذهبي (أبو حنيفة ، ص 64) . كذلك يقول : لاكذب والله وإفترى علينا من يقول : إثنا نقدم القياس على النص ، وهل يحتاج بعد النص إلى القياس» (المسفو السابق ، صحف المناس عن الناس إلا عند الضرورة الشديلة ، وذلك إننا ننظر في دليل المسألة من الكتاب والمسنة أو أقضية الصحفية ، فإن لم نجد دليلاً قسنا حينتذ مسكوناً عنه على منطوق به النفس المسفر والصفحة . كذلك : أعلام الموقعين ، جرا ، ص ٧٧) .

كفلك كان الإمام مالك يقول هو الآخر ما معناه : إثما أنا بشر أصيب وأخطئ ، فاعرضوا قولي على الكتاب والسنة (ملخص إبطال القيساس ، ص٦٦ . والإحكام ، ج٦ ، ص٥٠ . وأصلام الموقسمين ، ج١ ، ص٥٠ . والإحتصمام ، ج٣ ، ص٧٥٠ . • والموافقات ، ج٤ ، ص٧٨٠) . وقال القعبي : دخلت على مالك بن أنس في مرضه الذي مات فيه ، فسلمت عليه ، لم جلست ، فرآيته بيكي ، فقلت له : يا أبا حيد الله ، ما الذي يبكيك؟ فقال لي : يا إين قعتب ، ومالي لا أبكي؟ أومن أسق بالبكاء مني؟ أو الله لوددت أني فشريت بكل مسألة أفتيت فيها بالرأي سوطاً ، وقد كانت لي السعة فيما قد سبقت إليه ، وليتني لم أفت بالرأي (الإحكام لإين سوم ، ج٦ ، ص٧٥ ، وأعلام الموقعين ، ج١ ، ص٤٧) ، أما المشافعي فهو معروف س وعليه فمن المعقول أن يقبال أن الصحابية قيد مارسوا الإجتهاد عند الإضطرار، وكان في الغالب بمزوجاً بالشورى، ومن ذلك ما ذكره ميمون بن مهران من أن أبا يكر كان إذا ورد عليه الخصيم نظر في كتباب الله فإن وجد فيه ما يقضي بينهم قضى به ، وإن لم يكن في الكتباب وعلم من رسول الله (ص) في ذلك الأمر سنية قضى بها ، فإن أعياه عرج فيال المسلمين إن كان الرسول قد قضى في ذلك بقضاء؟ فإن أعياه أن يجد فيه سنة من رسول الله (ص) جميع رؤوس الناس وخيارهم فإستشارهم ؛ فإذا إجتمع رأيهم على أمر قضى به (٧٠) . وعن شريح أن عمر بن الخطاب كتب إليه قائلاً : إن جاءك شيء في كتاب الله فانظر كتب الله فاقض به ولا يلفتك عنه الرجسال ، فإن جاءك ما ليس في كتاب الله فانظر سنة رسول الله فاقض بها ، فإن جباءك ما ليس في كتاب الله ولم يكن فيه سنة رسول الله فانظر ما إجتمع عليه الناس فخل به ، فإن جاءك ما ليس في كتاب الله ولم يكن فيه سنة رسول الله فانظر ما إجتمع عليه الناس فخل به ، فإن جاءك ما ليس في كتاب الله ولم يكن فيه سنة رسول الله فانظر ما إجتمع عليه الناس فخل به ، فإن جاءك ما ليس في كتاب الله ولم يكن فيه سنة رسول الله فانظر ما إجتمع عليه الناس فخل به ، فإن تتأخر أي الأمرين شئت ، إن شئت ان تتأخر فتأخر أي الأمرين شئت ، إن شئت ان تتأخر فتأخر ، ولا أرى التأخر إلا خيراً الكرين .

وعن عبد الله بن مسعود قال: أتى علينا زمان لسنا نقضي ، وإن الله قد قدر من الأمر أن قد بلغنا ما ترون ، فمن عرض له قضاء بعد اليوم فليقض فيه بما في كتاب الله عز وجل ، فإن جاءه ما ليس في كتاب الله فليقض بما قضى به رسول الله ، فإن جاءه ما ليس في كتاب الله ولم يقض به رسول الله (ص) فليقض بما قضى به الصالحون ولا يقل إني أخاف وإني

بموقفه المتشدد من الرأي في قبال النصى ، إذ إنه يعد الرأي أو القياس للفيرورة صراحة ، وقد نص في رسالته على ذلك ،
حيث يقول : اوزحكم بالإجماع ثم القياس وهو أضعف من هذا ، ولكنها منزلة ضرورة لأنه لا يحل القياس والخبر موجوده
(الرسالة ، س٩٩٥) . وقد تُقلتُ عنه أقوال عديدة بهذا الشأن منها قوله : «القياس إنما يصار إليه عند الفسرورة» (أعلام
الموقعين ، ج٢ ، ص ٢٨٤) . وقوله : اإذا وجدتم لي مذهباً ، ووجئتم خبراً على خلاف مذهبي ، فاعلموا أن صفعيي ذلك
الخبرة (الملل والنحل ، ص ٨٥ . والإحتصام ، ج٢ ، ص ٢٥١) . وقوله : اإذا وجت عن رسول الله (ص) حديثاً ولم تخذبه قاعلموا أن عقلي قد ذهب، وقوله : «لاقول لأحدمه سنة
رسول الله (ص)» (أعلام الموقعين ، ج٢ ، ص ٢٨٢) .

أما إبن حيل فهو أشد الأسمة الأربعة بعداً عن الرأي وأقربهم تمسكاً بالحير ولو كان ضعيفاً ، وهو العلة الذي جعل مقلفيه فلة ، كما ينص على ذلك إبن خلدون (تاريخ ابن خلدون ، ج ١ ، ص ٢٠٠) . فمن الواضع إنه لا يستخدم القياس الابدافع الفسرورة ، كوقوع حادلة تقتضي حكماً ما لدفع مضرة أو جلب مصلحة وليس هناك من نص ولاأثر ، لذلك إنه ينفر من الإنتاء في القضايا للتترضة على خلاف توجهات الإمام أبي حنيفة العلام للوقعين ، ج ٢ ، ص ٢٠١ . كما انظر : الرويشد : قادة الذكر الإسلامي عبر العصور ، ص ٨٠١ .

<sup>(</sup>٧٥) سبة الله البالغة عبر ١ ، ص ١٤٩ .

<sup>(</sup>٧٦) الإحكام للأمدي دج 2 ، ص 2 °7 . وحجة الله قبالغة ، ج 1 ، ص 1 \$ .

أرى «فيإن الحرام بيّن والحلال بيّن ، وبين ذلك أمور مـشـــّبــهـــة ، فدع مــا يريبك إلى مــا لا يريبك» (٧٧) .

على ان في اجتهاد الصحابة رحمة للذين جاءوا من بعدهم . فبفضله فتح الفقهاء الباب الى الرأي والاستنباط ، ولولاه لكان من المشكل التفكير في حدود غير الصريح من النص . لهذا يؤثر عن عمر بن عبد العزيز قوله : قما أحب ان اصحاب رسول الله لا يختلفون ، لائه لو كان قبولاً واحداً لكان الناس في ضيق ، وانهم اثمة يقتدى بهم ، فلو أخد رجل بقول احدهم لكان سنة ، ومعنى هذا انهم فتسحوا للناس باب الاجتهاد وجواز الاختلاف فيه . . والهم عنى هذا الهم في منا المناس باب الاجتهاد وجواز الاختلاف

#### \*\*\*

مهما يكن أن الطريقة التي سلكها الصحابة في الإجتهاد لم تستند إلى الأساليب الإستدلالية كما زاولها المجتهدون من بعدهم عبر العصور ، أذ كانت تلقائية ذات طبيعة وجدانية تعمل على اقتناص المطلوب مباشرة بعد التأمل ومشاورة الرأي عادة . وقد إستمد التابعون هذه الطريقة عنهم حتى ظهر الإحتياج إلى الإجتهاد المعتمد على سبل الإستدلال بالتفكير . وإستمر الحال على ذلك حتى القرن الرابع الهجري ، ومنه ظهر الجدل وكثرة بالتفكير . وإستمر الحال على ذلك حتى القرن الرابع الهجري ، ومنه ظهر الجدل وكثرة الحلاف في علم الفقه (٢٩) ، إذ تكاثرت الآراء والمذاهب وأصبح بعضها يضرب البعض الآخر حتى إنتهى الأمر أخيراً إلى سد باب الرأي والإجتهاد المطلقين ، فركن الفقهاء وغيرهم من الناس قروناً طويلة إلى التقليد غير عابثين بوجود الحاجة المستمرة إلى الإجتهاد (٢٠٠٠) . أما الدواعي الحقيقية لغلق باب الإجتهاد فلازالت لم تعرف بعد . فكل ما طرح بهذا الصدد يعسد من التكهنات والمظنون التي لا ترقى إلى مستوى العلم واليقين على ما سنعرف بلان . .

### تهاية الإجتهاد عند السنة

إختلف الباحثون في تحديد السبب الذي جعل الفقه ينقلب من كونه مادة للإجتهاد إلى شكل من أشكال التقليد . وهو المعروف بسد باب الإجتهاد الذي حدث منذ القرن الرابع

<sup>(</sup>٧٧) حبة الله البالغة ،ج١ ، ص ١٤٩ أ... ١٥٠ .

<sup>(</sup>٧٨) تاريخ للفلعب الاسلامية ، ص ٢٥٥ .

<sup>(</sup>٧٩) ذُكر أنه منذ حوالي منتصف القرن الأول إلى أوائل القرن الرابع الهجري ظهر ما لا يقل عن تسعة عشرة هدرسة فقهية . (إقبال ، محمد : تجديد التفكير الديني في الإسلام ، ص١٨٥ اسـ ١٩٠ ) .

<sup>( 4 %)</sup> علماً بأن هذا الأمر كاد أن يحدث لدّى الاتهاء الشّيعي بعد الشيخ الطوسي منذ القرن الفامس الهجري و لولا الحركة التقدية للضادة لاين ادريس الحلي . وستأتي الاتبارة الى ذلك فيما بعد .

الهجري . إذ نُقل أنه حُصرت المذاهب في أربعة وذلك (سنة ٣٦٥هـ) . وقيل إن آخر مجتهد آنذاك هو المفسر والمؤرخ المعروف محمد بن جرير الطبري(المتوفي سنة ٢٠١هــ)(٨١)

ونُقل ان المجتهد المطلق - سواء المستقل أو المنتسب -- قد فُقد من قريب عصر الشافعي . ونص على انعدامه بعد عصر الاثمة الفخر الرازي وبعده الرافعي والنوري معولين على ان الناس الالمجمعين اليوم على انه لا مجتهدا . كما أشار الى ذلك الغزالي في (الإحياء) بأن حكم كل أهل العصر عدم بلوغ رتبة الاجتهاد ، وانما يفتي الفقيه فيما يُسأل عنه نقلاً عن مذهب إمامه . وعلل سبب ذلك بأن الاجتهاد متوقف على تأسيس قواعد اصولية وحديثية وغيرهما يخرج عليها المجتهد استنباطاته وتفريعاته ، وهذا التأسيس هو الذي أعجز الناس عن بلوغ مرتبة الاجتهاد المطلق (٢٨٠) . فهذا هو موقف جمهور الفقهاء بأن شروط الاجتهاد المطلق لم تتحقق في شخص من علماء القرن الرابع فما بعده ، وان من ادعى منهم لا تسلم له دعواه ، ضرورة ان بلوغها لا يثبت بمجرد الدعوى (٢٨٠) . حتى قيل ان الطبري صاحب التفسير والتاريخ قد ادعى لنفسه بلوغ رتبة الاجتهاد المطلق الاان الفقهاء في عصره لم يسلموا له ، فما بالك بغيره ممن هو في العصور البعيدة (٤٨) .

ونقل إبن عابدين الحنفي عن بعض رسائل إبن نجيم قوله: "إن القياس بعد الأربعمائة منقطع المراهم).

على هذا قام الفقهاء بمنع أهل العصور التالية من الاستنباط من الايات والاحاديث ، واوجبوا عليهم الأخذ بأقوال الاثمة واتباعهم في كل ما يقولون من الأحكام الفقهية وتفسير الايات القرآنية والاحاديث النبوية ، معتبرين انه بدون ذلك يلزم الضلال والالحاد في الدين ، لأن كثيراً من الإيات والاحاديث يعارضها مثلها من النصوص ، ولا اطلاع لغير المجتهدين على ذلك الابالنقل عنهم ، وبعضها منسوخ وبعضها مخصوص ومجمل ومتشابه وغير ذلك . فهذا هو معنى قول الأكثرين لجواز خلو الزمان حتى عن مجتهد المذهب (٨٦) .

وقد لاتى هذا المنع رواجاً كبيراً في المذهبين الحنفي والشافعي وأقل منهما في المذهب المالكي (٨٧) . لكن الأقلين رفضوه ، كما هو الحال مع الحنابلة الذين أوجبوا ان لا يخلو عصر

<sup>(</sup>٨١) مطهري : مبدأ الإجتهاد في الإسلام ، ص ٤٣ و١٠ .

<sup>(</sup>٨٢) الليباري : مناية المرفقين ، ص ٤٤ .

<sup>(</sup>٨٣) تهذيب القروق رج لا عص ١٣١ .

<sup>(</sup>٨٤) تهذيب القروق ، ج٢ ، ص١١٧ .

<sup>(</sup>٨٥) وافي ، علي عبد الواحد ؛ حقوق الإنسان في الإسلام ، ص ٢٢٨ .

<sup>(</sup>٨٦) تهذيب الفروق ، ج٢ ، ص ١٢٢ ــ ١٢٣ .

<sup>(</sup>٨٧) تاريخ المقاهب الاسلامية ، ص٢٠٣ .

من العصور عن المجتهد ليتمكن من استنباط الأحكام ، وإن سلّموا بخلو الزمان عن المجتهد المستقل ، حيث بنظرهم ان المجتهد يتبع الدليل ، وهم ينتسبون الى ابن حنبل لميلهم لعموم أقواله كما أفاد ذلك ابن الجوزي (٨٨) .

وقد نص السيوطي وغيره على تعذر إمكان إحداث المجتهد المستقل دون المتسب بعد القرون الثلاثة ، فذكر بأن «هذا القسم قد فقد من دهر ، بل لو أراده الاتسان اليوم لامتنع عليه ولم يجز له ، نص عليه غير واحده . وقال ابن برهان من الشافعية بأن «اصول المذاهب وقواعد الادلة منقولة عن السلف فلا يجوز ان يحدث في الأعصار خلافها » . وقال ابن المنير من المالكية بأن «اتباع الاثمة الان الذين حازوا شروط الاجتهاد مجتهدون ملتزمون ان لا يحدثوا مذهبا ، أما كونهم مجتهدين فلأن الاوصاف قائمة بهم ، وأما كونهم ملتزمين ان لا يحدثوا مذهبا ، فلأن إحداث مذهب زائد بحيث يكون لفروعه اصول وقواعد مباينة لسائر يحدثوا مذهبا ، فلأن إحداث مذهب زائد بحيث سائر الاساليب» (١٩٨٠) .

واوضح السيوطي في رده على جمهور الفقهاء بأن المجتهد المطلق أعم من المجتهد المستقل ، واذا كان المستقل قد تعذر وجوده بعد عصر الاثمة فان المجتهد المنتسب او غير المستقل باقي أبد ، الدهر ، مستدلاً على ذلك بقول النبي (ص) : «يبعث الله على رأس كل ماثة سنة من يجدد لهذه الامة امر دينها » ، مانعاً الاستدلال بأن المراد بمن يجدد أمر الدين هو من يقرر الشرائع والاحكام لا المجتهد المطلق (٩٠٠) .

وقريب من الموقف العام لجمهور الفقهاء ذهب إبن خلدون الى ان أسباب اغلاق باب الاجتهاد تعود إلى كثرة ما تشعب من الإصطلاحات والمعارف في العلوم مع تباعد الزمن ، إذ صار من الصعب الوصول إلى مرتبة الإجتهاد ، لذا خشي أن يمتد من هو غير أهل لذلك بمن لا يوثق برأيه ولا دينه ، الأمر الذي حدا بالفقهاء أن يعلنوا عجزهم عن الوصول إلى تلك المرتبة وأوصوا الناس بشقليد أثمبة الملاهب (١١) . ومثله ما ذهب اليه حديثاً الشيخ علي الطنطاوي ، حيث اعتبر أن الفقهاء هم الذين أمروا باتباع أحد المذاهب الاربعة وذلك قلا رأوا غلبة العجز على الناس ، ولئلا يصير الأمر فوضي ، فيدعي كل واحد انه صار ابا حنيفة او الشافعي كما هو الان (٩٢).

<sup>(</sup>٨٨) انتصار الغفير الساقك ، مقدمة الحفق ، ص ٩٦ .

<sup>(</sup>٨٩) تهليب الغروق ، ج٢ ، ص ١٢٠.

<sup>(</sup>٩٠) تهليب الغروق ، ج ٢ ، ص ١٧١ .

<sup>(</sup>٩١) أبن خلدون : المقدمة ، ص 41 .

<sup>(</sup>٩٢) مشكلات في طريق الحياة الإسلامية ، ص2 1 .

لكن الشاه ولي الله دهلوي عزا السبب في ذلك إلى ما ظهر من كثرة الجدل والخلاف بين الفقهاء مع إزدياد جور القضاة ، مما جعل إنقطاع ذلك لا يكون إلا بإتباع تصريح رجل من المتقدمين في المسائل المختلف حولها ، أو في حالة القضاء كان الناس لا يأمنون إلا بوجود شيء قد قبل من قبل . الأمر الذي جعلهم يطمئنون بالتقليد الذي دب في صدورهم دبيب النمل وهم لا يشعرون (٩٣) .

ويميل الشيخ محمد جواد مغنية إلى أن السبب الوحيد لسد باب الإجتهاد هو تخوف بعض حكام ذلك الزمان من حرية الرأي والقول على نفسه وعرشه ، فإحتال وتذرّع «كي ينكّل بكل حريابي التعاون مع دولته على الفسق والفجور» (٩٤) .

وعلى خلاف هذا الرأي هناك من يقول أن الفقهاء قد ضاقوا ذرعاً بما كان يطلبه منهم الأمراء من فتاوى تحلل لهم ما يريدون ، فاضطرهم الأمر إلى أن يجتمعوا ويصمموا على إغلاقه ليسدوا الباب في وجه أهواء الأمراء (٩٥) .

مع هذا قد يتساءل المرء عن علة حصر المذاهب بالاربعة المعروفة دون غيرها على كثرتها؟ فبحسب تعليل المتأخرين انه يرجع الى كونها قد دُونت وانتشرت بخلاف غيرها . لهذا ان الشيخ تقي الدين بن الصلاح يرى - كما ينقل القرافي - ان التقليد يتعين بالاثمة الاربعة دون غيرهم باعتبار ان مذاهبهم قد انتشرت وانبسطت دون غيرها ، وهو ما يبرر البقاء عليها لكمالها من هذه الجهة (٩٦٠) .

بل ادعى البعض الاجماع على ذلك كما هو قول ابن الهمام (٩٧٠). ومثل ذلك ما ذكره الراعي وهو يتساءل عن علة وجوب اتباع الائمة الاربعة دون غيرهم فقال: قسمعت شيخنا وسيدنا قاضي القضاة بغرناطه ابا القاسم محمد بن سراج أعزه الله يقول: انما ذلك لكثرة أتباعهم عرفت مذاهبهم وتحققت ، وتواترت أقوالهم عند ارباب مذاهبهم ، وانعقد الاجماع على اتباعهم والاقتداء بهم فلا يجوز لأحد اليوم ان يخرج عن المذاهب الاربعة (٩٨٠).

لكن من وجهة نظر تاريخية سياسية نرى ياقوت ألحموي يعتقد بأن القادر العماسي المتخلف (سنة ٣٨١هـ) أمر أربعة من علماء الإسلام أن يصنف كل واحد منهم مختصراً على

<sup>(</sup>٩٣) حجة الله البالغة دج١ ، ص١٥٣ .

<sup>(92)</sup> الفقه على للذاهب الخمسة دسي ١٠٠٨ .

<sup>(</sup>٩٥) مَلْنَاظُرِأَي يَسُودُ إِلَى الدكتورِ عَبِدَ العزيز كَامَلُ ، نَقَلُه هَهُ الدكتورِ يَحِيي الجُسَلِ ، تدوة التراث وتحقيات العصر في الوطن العربي ، من ١٥١\_ ٢٠٠٠ .

<sup>(47)</sup> مواهب الجُليَّل دس ٢٠.

<sup>(</sup>١٧) هداية للرفقين عص٢٦ .

<sup>(48)</sup> انتصار القلير السالك ، حر123 .

مذهبه ، فصنف الماوردي الشافعي (الإقناع) ، وصنف أبو الحسين القدوري مختصراً على مذهب أبي حنيفة ، كما صنف أبو محمد عبد الوهاب بن محمد بن نصر المالكي مختصراً على مذهب أبي حنيفة ، كما صنف أبو محمد عبد الوهاب بن محمد بن حنبل . ولما عُرضت على مذهب أحمد بن حنبل . ولما عُرضت هذه المصنفات على القادر قبلها وأمضى العمل عليها (٩٩) .

وعند الشيخ (أبو زهرة) أن العلة في ذلك تنشعب إلى عدة دواعير: منها ما يعود إلى التعصب المذهبي ، كذلك بسبب تدوين المذاهب ووفرة الثروة الفقهية الجاهزة ، حيث به أصبح تناول الأحكام سهلاً ، وأيضاً بسبب ولاية القضاء ، إذ كان تقليد القاضي بمذهب يرتضيه الخليفة سبباً في اكتفاء الناس به وإقبالهم عليه (١٠٠٠) .

وأخيراً فإن هناك من رأى أن السبب في السد وحصر المذاهب هو لكثرة تشتت المذاهب في الفروع وإختلاف الآراء ، الأمر الذي جعل الدولة تلجأ إلى تقليلها في مذاهب محصورة ، وذلك من خلال دفع قيمة مالية باهضة على كل مذهب يريد لنفسه الإعتراف به رسمياً(١٠١).

مهما يكن فعلى الرغم من أن التقليد ساد قروناً طويلة إلى يومنا هذا بسبب إغلاق باب الإجتهاد ، إلا أن هناك العديد من الفقهاء الكبار لم يستجيبوا إلى حكم ذلك الإغلاق ، فدعوا

وقد نقل الخوانساري ذلك وعلق عليه بقوله : فيؤيد هذا التفصيل ما ذكره صاحب (سدائق المقربين) إن السيد المرتضى (ره) وإطأ الخليفة - وكأنه القادر بالله - على أن يأخذ من الشيعة مائة ألف دينار ليجعل مذهبهم في عداد تلك المذلعب وترفع النفية والمؤاخذة على الإنتساب إليهم ، فتقبل الخليفة ، ثم أنه بلل لذلك من عين مائه ثمانين ألفاً ، وطلب من الشيعة بقية المال فلم يقوا به . (الخوانساري : روضات الجنات ، يع٤ ، ص٠٠ - ٢٠هـ ٢٠٠) .

<sup>(</sup>٩٩) عن : مقدمة المقرم لكتاب الإجتهاد والتقليد للخوثي ، ص م ــ ن .

<sup>(</sup>١٠٠) تاريخ المذاهب الاسلامية ، ص٢٠٢ ٣٠٣ . والفقه الإسلامي في تويه الجديد ، ج١ ، ص١٨٨ ١٩٠ .

<sup>(</sup>١٠١) جاء في كتاب (رياض العلماء) للإصفهائي ثقلاً عن كتاب (تهذيب الأسباب ونهاية الاصقاب) لبعض المؤلفين من بني أعمام الشريف المرتفى ما ملخصه أنه الإستهر على السنة العلماء أن العامة - أعل السنة - في زمن الخلفاء لما رأوا تشتت الملماء أن العامة - أعل السنة - في زمن الخلفاء لما رأوا تشتت الملماء المناهب في الفروع وإخشلاف الآراء ، بحيث لم يمكن ضبطها ، فقد كان لكل واحد من الصحابة والتابعين ومن تبعهم ملحب برأسه في المسائل الشرعية والأحكام الدينية الإتجازوا في تقليلها فأجمعوا على أن يلخذوا من أصحاب كل ملحب خطيراً من المال فالعامة أيضاً لما إضطربت إتفقت كلمات رؤساتهم وعقيدة عقلاتهم على أن يلخذوا من أصحاب كل ملحب خطيراً من المال ويلتمسوا ألاف الف دراهم ودناتير من أرباب الآراء في ذلك المال المفافية والمنافية والمنابلة لموفور عنتهم جاذوا بما طلبوه ، فقرروهم على عقلتهم ، وكلفوا الشيعة للمروقة في ذلك المصر بالجعفرية لجيئ ذلك المال الذي أرادوا منهم ، ولما مهم كثرة مال تواتوا في الإعطاء ولم يمكنهم ذلك ، وكان ذلك في عصر السيد المرتضى (ره) وهو قد كان وأسهم ورايسهم ، وقد بلك جهده في تحصيل ذلك المال وجمعه من الشيعة فلم يتيسر له ، حتى أنه كلفهم بأن يجيؤوا بنصف وأسهم ورايسهم ، وقد بلك جهده في تحصيل ذلك المال وجمعه من الشيعة فلم يتيسر له ، حتى أنه كلفهم بأن يجيؤوا بنصف ما طلبوه ويعطى النصف الأحم من خاصة ماله ، فما أمكن تلشيعة هله المعان عن المعب الشيعة في ناهك المنادة عدول المعب الشيعة في ماكرة على صحة خصوص الأربعة ويطلان غيرها . قال أمر الشيعة إلى ما ال في العمل بقول الأل السادة الأعباب ، والإصفهائي ، المرزاع عبد الله الأفندي : رياض العلماء وحياض الفضلاء ، ع : م ٢٣٠٤٣٠٠) .

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | حث استدلالي مقارن                                                               |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|
| بة إلى القادرين عليه ، وإن بحدود ما أطلق عليه بالمنتسب ، وكان<br>بن القيم الجوزية ، وإبن حجر العسقلاني وتلميذه جلال الدين<br>نس الحركات الحديثة التي سادت في العالم الإسلامي كحركة<br>كة السنوسية في ليبيا والمهدية في السودان ، مضافاً إلى بعض<br>عبدة وتلميذه رشيد رضا وشيخ الأزهر المراغي وغيرهم . | منهم إبن تيمية وتلميذه إ.<br>السيوطي ، فضلاً عن بعد<br>الوهابية في الحجاز والحر |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                 |
| ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                 |

---- أدلة الاجتهاد عند الشيعة

أما لدى الإتجاه الشيعي فقد إستدل المتأخرون على مشروعية الإجتهاد بعدد من نصوص القرآن والحديث . ومع ذلك فالأدلة التي قدموها ضعيفة لا ترقى إلى مستوى العلم والإطمئنان ، كما سيتين لنا كالآتي :

### دنيل الكتاب

فمن القرآن الكريم إستدل المتأخرون بآية الإنذار: ﴿ وما كان المؤمنون لينفروا كافة ، فلولا نفر من كل فرقة منهم طائفة ليتفقهوا في الدين ولينذروا قومهم إذا رجعوا إليهم لعلهم يحذرون ﴾ (١٠٢) . إذ أعتبرت الآية دالة على الإجتهاد لأنها تتضمن وجوب التفقه في الدين ومن ثم الإنذار الذي ليس هو الاالإحبار عن حرمة شيء أو وجوبه حسبما أدى إليه رأي المنذرة (١٠٣) .

لكن من الواضح إنه لا دليل في الآية على الرأي والإجتبهاد بما يفسضي إليه من ظنون وإعتبارات عقلية ، فقد يكون مراد الآية كما في الظاهر هو طلب التفقه المنبئي على العلم أو اليقين ولو كان عادياً بما يتناسب مع ما كان عليه الحال في عصر النص . لأنا نعتقد بأن الإجتهاد المصطلح عليه لدى المتأخرين لم يكن له عين ولا أثر في ذلك العصر . إذ لا تجد هناك من يخصص ويقيد ويضيف الإعتبارات العقلية والتحليلات اللغوية من هنا وهناك ، بل كان نقل الرواية والأخذ بمضمون النص والخبر هو الجاري دون غيره . ولو أن هناك من فعل غير ذلك من دون ضرورة وإضطرار لكان مذموماً باعتباره يعول على ما هو مظنون مع وجود النص المفيد للعلم والإطمئنان . لهذا فإن الإختلاف بين الإجتهاد الذي يمارسه العلماء وجود النص المفيد للعلم والإطمئنان . لهذا فإن الإختلاف بين الإجتهاد الذي يمارسه العلماء

<sup>(</sup>۱۰۲)التوبة/ ۱۲۲

<sup>(</sup>١٠٣) الإجتهاد والتقليد للخوتي ، ص ٣١٥ .

<sup>(</sup>٤٠٤) المصدر السابق ، ص١٨١ .

المتأخرون وبين الآلية التي زاولها السلف في عصر النص ليس مجرد إختلاف عائد إلى شدة وخفة المؤونة أو الصعوبة والسهولة كما يرى بعض الفقهاء (١٠٤)، بل هناك فارق نوعي يكمن في كون الممارسة السلفية وقت عصر النص لم تكن مضطرة لطريقة الإجتهاد المصطلح عليه مادامت تجد ضالتها المنشودة قريبة عنها ، سواء من خلال السؤال المباشر للمعصوم أو من خلال الأطراف الناقلة التي تثق بها . وعليه فما الذي يدعوها إلى أن تغامر وتجتهد بأن تخصص أو تقيد أو ترجح بعض المعاني على بعض أو تفتي فيما لا تجد فيه نصا أو غير ذلك من المارسات الإجتهادية المتداولة لدى المتأخرين؟!

كسا أستدل على حبجية الإجتهاد بآية الذكر : ﴿ فاسئلوا أهل الذكر إن كنتم لا تعلمون ﴾ (١٠٥) ، من حيث حجية أهل الذكر ومنها فتاواهم . مع أن الآية بحسب ظاهرها ليست بصدد الفتوى ، بل جاءت في سياق إرادة علماء أهل الكتاب ، وهو المنقول عن إبن عباس ومجاهد والحسن وقتادة (٢٠١) . فالمذكور في سورة النحل هو قوله تعالى : ﴿ وما أرسلنا من قبلك إلا رجالاً نوحي إليهم فاسئلوا أهل الذكر إن كنتم لا تعلمون بالبينات والزبر ﴾ . وكذلك المذكور في سورة الأنبياء قوله تعالى : ﴿ وما أرسلنا قبلك إلا رجالاً نوحي إليهم فاسألوا أهل الذكر إن كنتم لا تعلمون ﴾ . يضاف إلى أنه لا دلالة في الآية على حجبة الفتوى المتضمنة للظن ، خاصة وقد ذم القرآن الكريم إنباع الظن في كثير من المواضع .

وربما يُستدل على حجية الإجتهاد بآية الكتمان : ﴿إِنَّ الذَينَ يَكْتَمُونَ مَا أَنْزَلْنَا مَنَ البِينَاتِ وَالهدى مِن بِعد ما بِينَاه للناس في الكتاب أولئك يلعنهم الله ويلعنهم اللاعنون (١٠٧٠)، وذلك بأن يقال بأن حرمة كتمان ما أنزله الله تعالى من البينات والهدى دالة على حجية ما يتلقاه المتفقه من تلك البينات، والتي منها ما يتلقاه المجتهد في طلبه لعلم الفقه بمعرفة الحلال والحرام، حيث أنهما يدخلان ضمن البينات والهدى

لكن التعويل على هذه الآية ضعيف . ذلك أن ظاهرها دال على وجود حالة العلم بالبينات والهدى لا الظن . يضاف إلى أن مورد نزول الآية لا علاقة له بالفقه ، إذ نزلت بصدد كتمان اليهود لعلامات النبي (ص) بعد تبيانها لهم في التوراة (١٠٨)

<sup>(</sup>٥٠٥) النحل/ ٤٣ ، والأنبياء/ ٧ .

<sup>(</sup>١٠٦) تفسير الفرآن العظيم لاين كثير ، ج٢ ، ص ٥٩١ . ولمرائد الأصول ، ج١ ، ص ١٣٢ .

<sup>(</sup>١٠٧) البقرة/ ١٥٩.

<sup>(</sup>۱۰۸) تفسير إين كثير اج ١ ، ص ٢٠٦ . وقوائد الأصول اج ١ ، ص ١٣٢ .

دليل الأخبار والسيرة

### الإجتهاد والتوقيع والمقبولة

ما من الأحاديث فقد حاول البعض الإستدلال بتوقيع الحجة (الإمام المهدي) ، إذ جساء فيه قوله: قوأما الحوادث الواقعة فارجعوا فيها إلى رواة حديثنا فإنهم حجتي عليكم وأنا حجة الله . . . الموادث الواقعة ليست لصرف حجة الله . . . الموادث الواقعة ليست لصرف كونه راوياً للحديث من دون إستنباط وإجتهاد ؛ لوضوح أنه لا يمكن أن يكون بهذا الشكل مرجعاً في الحوادث الواقعة ولا أن يكون عارفاً بأحكام الأثمة (ع) التي فيها الناسخ والمنسوخ والحاكم والحكوم والوارد والمورود عليه والعام والخاص والمطلق والمقيد والمزاحم والمعارض ، والتي تقتضي كافة المرجحات السندية والدلالية والمضمونية كي يتميز الحديث الصحيح عن السقيم (١١٠).

ومثل ذلك يمكن القول بما جاء في مقبولة عمر بن حنظلة التي وردت في مسألة القضاء ، إذ فيها سُئل الإمام الصادق (ع) عن رجلين تنازعا في حكم ماذا يفعلان ، فأجاب بقوله : فينظران من كان منكم بمن قد روى حديثنا ونظر في حلالنا وحرامنا وعرف أحكامنا ، فليرضوا به حكما فإني قد جعلته عليكم حاكما ، فإذا حكم بحكمنا فلم يُقبل منه فإنما إستخف بحكم الله وعلينا رد ، والراد علينا لئفي كالراد على الله وهو على حد الشرك بالله . . ١١١٥٠ . فقد يقال إن دلالة هذه القبولة مع توقيع الحجة هو أنهما دالان على لزوم الاخذ عن المجتهدين وحجية فتاواهم من حيث أنهم مطلعون على الأحكام الشرعية بواسطة

<sup>(</sup>١٠٩) العاملي ، محمد بن الحسن الحر : وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشريعة ، ج١٨ ، أبواب صفات القاضي ، باب ١١ ، حديث ٩ ، ص١٠١ .

<sup>(</sup>١١٠) الشيرازي ، مرتضى : شورى الفقهاء ، ج١٠ ، ص١٨٩ .

<sup>(</sup>١١١) الكليني : الأصول من الكافي عنج ١ عص ٦٧ .. كذلك : وسائل الشيعة عنج ١٨ ، أبواب صفات القاضي ، الباب ١١ ، الحديث ١ ، ص ٩٩ ، والباب ٩ ، الحديث ١ ، ص ٧٥ سـ٧١ .

الروايات المأثورة عن الأثمة والنظر في مداليلها ورفع معارضاتها أو الجمع بينها ، وهو ما يعبر عنه في الإصطلاح بالإجتهاد(١١٢) .

لكن الملاحظ هو أنه فضلاً عن ضعف الروايتين الآنفتي الذكر ، حيث يُجهل حال عمر بن حنظلة (١١٣) ، ولم تثبت وثاقة كل من إسحاق بن يعقوب ومحمد بن عصام الواردين في سند التوقيع (١١٤) . . فإن هناك فرقاً كبيراً بين الراوي، الذي له النظر والتمييز في مسائل الحلال والحرام مما يرويه من روايات ويطبقه على القضايا ؛ وبين المجتهد، بحسب الإصطلاح كما سبق أن أوضحنا .

#### الإجتهاد ورواة الحديث

لهذا فإن الإمام الخوتي يعترف ويعد إطلاق الرواة على المجتهدين بأنه فإطلاق مسامحي، ومن ثم يذهب إلى أن الحديثين الأمرين بالرجوع إلى رواة الحديث ظاهرها الإرجاع إليهم بما هم رواة لا بما هم مجتهدون (١١٥) . وهو بالتالي يرى أن أخذ معالم الدين كما أنه يتحقق بالرجوع إلى فتوى الفقيه ؛ كذلك بتحقق بالرجوع إلى رواة الحديث (١١٦) . وإن كان في محل آخر يقرر بأن المستفاد من الآيات والروايات هو الرجوع إلى المجتهد لما يمتلك من خبرة وإطلاع قوأن لنظره دخلاً في جواز الرجوع إليه لا أنه من جهة كونه راوي الحديث، مشيراً بذلك إلى ما لآية النفر من دلالة على حجية إنذار الفقيه من حيث أنه ناظر في الأخبار وجامع متعارضاتها ومخصص لعموماتها ومقيد لمطلقاتها (١١٧) . بل إنه يدلل بما ورد في التوقيع من لفظة قالحوادث الواقعة؛ على مفاد الإجتهاد ، رغم أن النص يشير صراحة إلى الرجوع للرواة . فهو يعتبر أن الحوادث الواقعة قد لا تكون منصوصة وبالتالي لا يمكن أن يجاب عليها

<sup>(</sup>١١٢) الإجتهاد والتقليد للخوتي ، ص ٣٥٧ .

<sup>(</sup>١١٤) الإجتهاد والتقليد للخولي ، ص ٣٥٨ .

<sup>(</sup>١١٥) المصدر السابق ، ص٥٨، ٣٥٨ .

<sup>(</sup>١١٦) للمنزاليان ، ص ٢٢٠.

<sup>(</sup>١١٧) المصدر السابق ، ص ٨٨ .

إلا بالإجتهاد وإعمال النظر. كما أنه يستدرك ويرى أن التعبير برواة الحديث دون العلماء أو الفقهاء العلماء السر فيه أن العلماء الشيعة ليس لهم رأي من عند أنفسهم في قبال الأثمة عليهم السلام، فإنهم لا يستندون إلى القياس والإستحسان والإستقراء الناقص وغير ذلك مما يعتمد عليه المخالفون، وإنما يفتون بالروايات المأثورة عنهم عليهم السلام، فهم - في الحقيقة - ليسوا إلارواة حديثهم ه (١١٨).

## نفي الإجتهاد عن الرواة

والواقع أن كون الراوي له خبرة في معرفة المعاني والنظر والتمييز في القضايا لا يرفعه إلى مستوى المجتهد كما هو مصطلح عليه . فعلى ما عرفنا أن محاولات الجمع بين المتعارضات وتخصيص العمومات وتقييد المطلقات وتطبيق القواعد العامة على ما لانص فيه ؛ كل ذلك من خصائص المجتهد الذي يمارس عملية الفهم والإستنباط بطريقة كلية تشمل النظر في شتى الأخبار والكلمات التي ترد في النصوص ويكون لها علاقة بالموضوع ، كما يستفيد من القواعد الفقهية والأصولية ليطبقها على ما يبحثه ، حتى ينتهي في الأخير إلى إبداء رأيه الظني في الحكم . أما الراوي الميز فهو لا يمارس المعالجات الكلية ، بل يتعامل مع النصوص تعاملاً جزئياً بحسب ما يطمئن له منها ، فيفتي بمنطوقاتها الواضحة ومدلولاتها الصريحة أو الظاهرة على الأقل ، ويستخدم صور الترجيح النصوص عليها فيما لو وجد تعارضاً في النصوص ، أو أنه يتوف على الأكل و وبلا عملاً بالأخبار الكثيرة التي تعول على ذلك وتأمر به . وبالتالي فإنه لا يجازف بالممل على الجمع بين المتمارضات ما لم يكن مستنداً إلى حجة قاطعة أو أنه على يقين من ذلك (١٩١٩) . وهذا ما يفسر لنا كيف أن العلماء القدماء حتى بعد عصر الغيبة كانوا لا يرجحون الفتوى على الرواية .

<sup>(</sup>١١٨) المصدر السابق ، ص٩٣ .

<sup>(</sup>١٩) بهذا الصدد ذكر الخوتي (رحمه الله) في المسار المشار إليه سلغاً (ص٨٨ه): انعم يتفاوت الإجتهاد في تلك العصور مع الإجتهاد في مثل زماننا هذا في السهولة والمسعوبة ، حيث أن التفقه في العمار الأول إلما كان بسماع الحديث وقم تكن معرفتهم للأحكام متوقفة على تعلم اللغة لكونهم من أهل اللسان ، أو لو كاتوا من غيرهم ولم يكونوا عارفين باللغة كانوا يسألونها عن الإمام (ع) فلم يكن إجتهادهم متوقفاً على مقدمات الأما اللغة فلما عرفت ، وأما صجية الظهور وإعتبارا تغير المواحد وهما الركان الركينان في الإجتهاده فلأجل أنهما كانتا عندهم من المسلمات ، وهذا بمغلاف الأعصار المناخرة لتوقف الإجتهاد فيها على مقدمات كثيرة ، إلا أن مجرد ذلك لا يوجب النفير في معنى الإجتهاد ، فإن المهم عما يتوقف عليه التفقه في العصور المناخرة إلما هر مسألة تعارض الروايات ، إلاأن التمارض بين الأحبار كان يتحقق في تلك العصور أيضاً ، ومن هنا كانوا يسألونهم ع وإذا ورد متهم حبران متعارضان . إذاً التفقه والإجتهاد بعني إهمال النظر متساويان في ومن هنا كانوا يسألونهم عن قد روى حديثنا ونظر في حلالنا وحرامنا وعرف أحكامنا . . . وفي يعض الأعبار ورد الأمر بالإقتاء صريحاً فدعوى أن الفقاعة والإجتهاد ورد الأمر بالإقتاء صريحاً فدعوى أن الفقاعة والإجتهاد سبالعتي المسطلم عليه . لاعين ولا أثر له في الأعصار السائفة عا لاوجه له .

فمثلاً أن القدماء كانوا يعملون برسالة الشيخ أبي حسن علي بن بابويه عند حاجتهم للنصوص ؛ بناءاً على ترجيح النص المنقول بلفظه على الفتوى التي يُحتمل لها الخطأ في النقل بالمعنى (١٢٠) . مع أن الفتوى آنذاك لم تحمل في الغالب جذور الإجتهاد كما هو عند المتأخرين ، فكيف الحال عند المعاصرين للنص؟ 1

وتما يشهد على ذلك أن الشيخ الطوسي كان يصف رجال الطائفة بأنهم يمتعضون ويستوحشون من كل ما يخرج عن حدود اللفظ في الرواية والخبر الى درجة أنه لا يسعهم حتى تبديل لفظ بلفظ (١٢١). كذلك فإن الشيخ المفيد قد سبق له أن وصف رجال الحديث من الشيعة بأنهم ليسوا من أصحاب النظر والفهم (٢٢١). وقد إتبعه في ذلك الشريف المرتضى معتبراً أصحاب الحديث ممن يعولون على التقليد والتسليم والتفويض من غير نظر ولا إجتهاد (١٢٣). ويمكن ملاحظة طريقة كل من الشيخين الكليني والصدوق في تلقيبهما الأحكام وكيف أنهما لم يخرجا عن نقل الرواية والعمل بمنطوقها الصريح أو الظاهر مع أنهما عاشا في عصر الغيبة ، ومع ذلك فمن الجزاف وغير المتوقع أن يقال عنهما أنهما قد مارسا طريقة الإجتهاد بشكل لا يختلف جوهراً عن طريقة المتأخرين (١٢٤).

على أن إعمال النظر والتعييز لايدل في ذاته على الإجتهاد المتواضع عليه . إثما المهم في ذلك أن يكون هناك دليل قاطع بأن العلماء ورواة عصر النص المعول عليهم يفتون بطريقة الترجيح في الماني والجدم بين الأحاديث وإستخلاص كليات مستنجة نظرية وتطبيقها على جزئيات النصوص وغير ذلك عامو لب الإجتهاد المصطلح عليه ، والذي لهذا السب يفضي إلى النظن . فالمارق بين إعمال النظر في عصر النص وبين الإجتهاد في عصورنا المتأخرة هو ذاته عبارة عن القارق بين العلم والمثن ، أو بين الحكم والمتشابه ، إذ الإحتمال الآخر في الإجتهاد المتواضع عليه هو غالباً ما يكون قائماً برأسه في ذهن المجتهد ، بخلاف ما هو الحل النظر أو المتميز في عصر النص . أما عن صور الترجيح بين النصوص التي يمارسها المبتهد ، بخلاف ما هو الحل المعر ؛ فهي وإن كانت تفضي إلى الغان في الغالب ، لكن هذا النظن ليس مقطوع الصفاح عن المعارض في ذلك المحسر ؛ فهي وإن كانت تفضي إلى الغان في الغالب ، لكن هذا النظن ليس مقطوع الصفة عن الحجمة القاطعة والعلم المبين من خلال التوجيهات المسرحة والواضحة التي قام بها الألمة تسهيلاً الصحابهم ، وهو أمر يختلف جوهراً عن المعارسة الإجتهادية من حيث أنه لادلالة قاطعة في السماح بها ، بل على العكس يمكن القول بلا ثدرة ثانا فاته والنهي تها هو الحاصل ، فهو الأصل .

<sup>(</sup>١٢٠) فرائد الأصول ، ج ١ ، ص ٥٢٨ . .

<sup>(121)</sup> الطَّرمي ، أبو جعفر : المبسوط في فقه الإمامية ، ج1 ، ص2 .

<sup>(</sup>١٣٢) للقيث ،أبو عبدالله محمد العكبري : شرح حقائد الصدوق ،أو (تصحيح الإحتقاد) ، ملحق خلف كتابه (أوائل القالات) ، ص ٢٤ـــ٥ .

<sup>(</sup>۱۲۳) رسائل الشريف المرتضى وج١ ، ص ٢١١ سـ٢١١ ، ج٢ ، ص ١٨ ، ج٣ ، ص ٢٠ ، ٣١٠ ٢٠ .

# الإجتهاد وحديث التفريع عن الأصول

ومن الإستدلالات الأخرى على حجية الإجتهاد ما نُقل عن الإمام الصادق قوله : ﴿إِنَّا علينا أَن نُلقي إليكم الأصول وعليكم أن تفرعوا ٩ . ومثله ما نُقل عن الإمام الرضا قوله : ﴿علينا إلقاء الأصول وعليكم التفريع ٩ .

والروايتان مرسلتان ، فكلتاهما منقولتان عن كتاب (السرائر) لإبن إدريس الحلي (المتوفي سنة ٥٩٨هم) ، حيث أن الأولى نقلها إبن إدريس عن كتاب هشام بن سالم عن الإمام الصادق ، والأخرى نقلها عن كتاب أحمد بن محمد بن أبي نصر عن الإمام الرضا (١٢٥) . يضاف إلى ذلك أن القولين في الروايتين مجملان ، فالتفريع على الأصول ليس بالضرورة أنه

رغم أنه قد يقال بأن الشيخ الصدوق كان يحمل بذور الإجتهاد . فأحيانا أنه لا يتقبل الحديث من المدل الثقة إذا ما وجد عنده معارضاً له . لذلك ثم يتقبل ما رواه الشيخ الكليني بخلاف ما عنده من توقيع بخط الإمام الحسن المسكري في باب (الرجل يوصي إلى رجلين) ، إذ قال : «هذا التوقيع عندي بخط أبي محمد الحسن بن علي (ع) ، وفي كتاب محمد بن يعقوب الكثيني رواية خيلاف ذلك التوقيع عن الصادق (ع) ، بل أفتي بما عندي بخط الحسن بن علي (ع) ا (الفوائد المذنية للإسترابادي ، ص ٥١ . والوسائل ، ج ٢٠ ، ص ١٨ . لكن من الواضح أن هذه الطريقة غير ما أستحدث من الإجتهاد ، فممارسة قبول الحديث ورفضه من حيث السند ، أو من حيث وجود ما هو أقوى منه ١ كانت شائعة مستساطة ، بل ومقروة فم من عند المسريحة الحاسة في الترجيح ، وهي غير طريقة التركيب بين مختلف الأحاديث ومحاولة الجمع بين معانيها أو إنتزاع بعض الفاهيم منها لتشكيل معاني جديدة غير صريحة ومقصودة في النص ، كما هي طريقة الحبهبين معانيها أو إنتزاع بعض الفاهيم منها لتشكيل معاني جديدة غير صريحة ومقصودة في النص ، كما هي طريقة الحبهبين معانيها أو إنتزاع بعض الفاهيم منها لتشكيل معاني جديدة غير صريحة ومقصودة في النص ، كما هي طريقة الحبهبين معانيها أو إنتزاع بعض الفاهيم منها لتشكيل معاني جديدة غير صريحة ومقصودة في النص ، كما هي طريقة الحبهبين معانيها أو إنتزاع بعض الفاهيم منها لتشكيل معاني جديدة غير صريحة ومقصودة في النص ، كما هي طريقة الحبيدة المحبد الحبيدة المين من المي المي المين المينها أو إنتزاع بعض الفاهيم منها لتشكيل ماني جديدة غير صريحة ومقصودة في النص ، كما هي طريقة المينه المينانية المينان

لكن الأهم من ذلك ما قد يقال كدلالة على النزعة الإجتهادية للشيخ الصدوق هو أنه كان يفتي فيما لو لم يجد نصاً على الحادثة تعويلاً على أصل البراءة . فمثلاً إنه ذكر عبارة بعد نقله طبر يجيز القنوت باللغة الفارسية ، فقال : قولو لم يرد هلا الحبر لكنت أجيزه بالخبر الذي روي عن العسادق (ع) أنه قال : كل شيء معلل حتى يرد فيه نهي ، والنهي عن الدعاء بالقارسية في المسلاة غير موجوده ، وقد خضع هذا البيان إلى لون من التوجيه فلى بعض الإخبارين كالإسترابادي وأغر العاملي ؛ من أن مراد الصدوق في عبارة «كل شيء مطلق حتى يرد فيه نهي» هو ما يتعلق بخصوص الخطابات الشرعية ، فيكون كل شيء من الخطابات الشرعية ، فيكون كل شيء من الخطابات الشرعية مطلقاً حتى يرد فيه نهي عن بعض الأفراد يقيده ويخصصه ، فيصبح التوجيه بأن الصدوق يريد القول بأن أحاديث القنوت عامة مطلقة لم يرد فيها نهي عن القنوت بالغارسية يفيدها ويخصصها (انظر : الفوائذ الطوسية للحرالعاملي ، ص ١٨٨ . والدر النجفية البحراني ، ص ٨٩) ، ولا شك أن عذا الترجيه نفي الولا أكده الصدوق في كتابه (الإعتقادات ، باب الخطر والإباحة) ، حيث قال : قان الأشياء كلها مطلقة حتى يرد فيها نهي \* (انظر : الصدوق في كتابه (الإعتقادات ، باب الخطر والإباحة) ، حيث قال : قان الأشياء كلها مطلقة حتى يرد فيها نهي \* (انظر : هون الأشياء كلها مطلقة حتى يرد فيها نهي \* (انظر : هون الأشياء كلها مطلقة حتى يرد فيها نهي \* (انظر )

والواقع إنه لا يوجد تبرير يُحَرِّج الشيخ الصدوق من صمله بالإجتهاد في هذه القضية بالفات ، وذلك لوجود عدد كبير من الروايات التي تدعو الى التثليث في الأحكام والتوقف في الحكم في كل ما لا نص فيه ، فهو بالتالي إما أن يكون قد رجح روايات التنية على روايات التثنية على روايات التثنية على روايات التثنية على روايات التثنية على أو أنه فهم كل مجموعة على معنى خاص بها . وفي جميع الأحوال لا يخلو الأمر من إجتهاد ، وأن كان ربما يكون الشيخ الصدوق فاطعاً بما توصل إليه من فهم وما رجحه من إعتبارات التثنية في الأحكام على التثليث ، الأمر الذي يمجعله يختلف عن إجتهاد المهتمدين . ومع هذا فمن الناجية المدنية أن الشيخ الصدوق لا يقر المسلية الإجتهادية كما هو واضع عا نقلنا عنه في تعفيه على قصة موسى والخضر .

(١٢٥) الحلي ومحمدين إنزيس : السرائر وص ٤٧٣ . كللك : الوسائل وج١٨ وأبواب صفات الفاضي وباب ١ وحديث ١٨ و١٥ و ١٨ وص ١٤ .

يعني الإجتهاد بحسب الإصطلاح ، إذ قد يكون تفريعاً بسيطاً من قبيل التفريع المستمد من قول الإمام (ع) : «الشك يُنقض باليقين ولا يُنقض اليقين بالشك» . فهذا القول أصل يمكن التفريع عليه مختلف حالات التطبيق في العبادات .

# الإجتهاد وإفتاء أصحاب الأثمة

كذلك أستدل على حجية الإجتهاد بما جاء عن الأثمة من أمر الأصحابهم بالإفتاء ، كما في أمر الإمام (ع) الأبان بن تغلب بقوله : الجلس في مسجد المدينة وإفت الناس فإني أحب أن يُرى في شيعتي مثلك (١٢١) . وقوله لمعاذ بن مسلم النحوي : بلغني أنك تقعد في الجامع فتفتي الناس ، قلت : نعم وأردت أن أسألك عن ذلك قبل أن أخرج : إني أقعد في المسجد في الرجل فيسألني عن الشيء فإذا عرفته بالخلاف لكم أخبرته بما يفعلون ، ويجيء الرجل أعرفه بمودتكم وحبكم فأخبره بما جاء عنكم ، ويجيء الرجل الأعرفه والأدري من الرجل أعرفه بمودتكم وحبكم فأخبره بما جاء عنكم ، ويجيء الرجل الأعرفه والأدري من هو فأقول جاء عن فلان كذا أوجاء عن فلان كذا فأدخل قولكم فيما بين ذلك . فقال (ع) لي : إصنع كذا فإني كذا أصنع (١٢٧) .

فطبقاً لمثل هذه النصوص إعتبر الخوثي أن لفظة «الإفتاء» لها دلالة على الإجتهاد (١٢٨) ، مع أن الظاهر منها هو المكس . بل من غير المتوقع أن يأمر الإمام أصحابه بالإجتهاد بما يفضي إلى الظن وهم في غنى عنه لتوفر النصوص لديهم ، خاصة أن هناك الكثير من النصوص المنقولة عن الأثمة تنهى عن إتباع الطرق الظنية التي تقضي إليها الإجتهادات . وعليه لا يحمل الإفتاء في الأخبار المنقولة إلا بمعنى نقل الحكم ، سواء كان عن طريق الرواية أو بالمضمون ، وهو غير الإجتهاد المصطلح عليه عند المتأخرين .

## الإجتهاد وأحاديث الترجيح

كما إستدل الشيخ الأنصاري على حجية الإجتهاد بروايتين ، إحداهما تتعلق برد المتشابه إلى الحكم ، إذ جاء في كتاب (الكافي في الأصول والفروع) للكليني عن أبي حيون مولى الإمام الرضا قوله : فإن في أخبارنا محكماً كمحكم القرآن ومتشابهاً كمتشابه القرآن ، فردوا متشابهها إلى محكمها ولا تتبعوا متشابهها دون محكمها فتضلوا (١٢٩) . وكذلك جاء في (معاني الأخبار) للشيخ الصدوق عن داود بن فرقد قال إنه سمع الإمام الصادق يقول : فأنتم

<sup>(</sup>١٢١) النجاشي ، أبو العباس : رجال النجاشي ، ص ١٠ .

<sup>(</sup>١٢٧) الرسائل ، ج١٨ ، أبواب صفات القاضي ، باب ١١ ، حديث ٣٦ ، ص ١٠٨ .

<sup>(</sup>١٢٨) الإَجتهاد والتقليد للمُحوثي ، ص٨٨ .

<sup>(</sup>١٢٩) ألوسائل عج١٨ ، أبواب صفات القاضي ، باب ٩ ، سعديث ٢٢ ، ص٨٢ .

أفقه الناس إذا عرفتم معاني كلامنا . إن الكلمة لتنصرف على وجوه ، فلو شاء إنسان لصرف كلامه كيف شاء ولايكذب،(١٣٠) .

وقد إعتبر الأنصاري أن هاتين الروايتين دالتان على وجوب الترجيح بحسب قوة الدلالة ، وكذلك على وجوب الجمع بين الأقوال الصادرة عن الأثمة برد المتشابه إلى الهكم . والغرض منهما عنده هو الحث على الإجتهاد وإستفراغ الوسع في معاني الروايات وعدم المبادرة إلى طرح الخبر بمجرد وجود مرجح لغيره عليه (١٣١) .

ومع أن هناك الكثير من الآخبار التي تفرض قاعدة الترجيح والرد الى القرآن الكريم أو العمل بالتساقط أو إتباع مخالفة ما يوافق العامة أو الأخذ بالمشهور وبأصدق الحديثين أو غير ذلك من المرجحات المنصوصة . . لكن يمكن القول أن تلك الأخبار لا تعارض الحديثين ، خلك من المرجحات المنصوصة . . وإلا فبالترجيح كما ذهب الأتصاري (١٣٢) . مع أن من الواضح أن هذا السلوك هو سلوك يتبني على الإجتهاد الظني ، فكيف يكون دالاً عليه وهو يصادره؟ ا

وبغض النظر عن روايات الترجيح فإن هناك روايات كثيرة تؤكد على التوقف في كل ما لا ينبني على علم أو إطمئنان ويقين ، منها ما روي عن الرسول (ص) قوله : «الأمور ثلاثة ، أمر بين لك رشده فخذه ، وأمر بين لك غيه فاجتنبه ، وأمر أختلف فيه فرد إلى الله عز وجل وحل وما روي عن الإمام الصادق في وصيته لأصحابه : «إذا إشتبه الأمر عليكم فقفوا عنده وردوه إلينا حتى نشرح لكم من ذلك ما شرح الله لنا» . وما جاء عن الإمام الصادق في رواية زرارة بن أعين ، إذ قال : «حق الله على خلقه أن يقولوا بما يعلمون ويكفوا عما لا يعلمون فإذا فعلوا ذلك فقد أدوا إليه حقه ، وقول الإمام الرضا (ع) في رواية المسمعي يعلمون فإذا فعلوا ذلك فقد أدوا إليه حقه ، وقول الإمام الرضا (ع) في رواية المسمعي الواردة في إختلاف الحديثين : «وما لم تجدوا في شيء من هذه الوجوه فردوا إلينا علمه فنحن أولى بذلك ، ولا تقولوا فيه بآرائكم ، وعليكم الكف والتشبت والوقوف ، وأنتم طالبون باحشون حتى يأتيكم البيان من عندنا « . وغير ذلك من الروايات التي ظاهرها وجوب التوقف " التوقف " وعليه إذا فرضنا أن الروايتين المبحوثين يفضيان إلى نوع من الظن بحسب التوقف " التوقف " التوقف التوقف التوقف التنون المحوثين يفضيان إلى نوع من الظن بحسب

<sup>(</sup>١٣٠) الصدوق ، أبو جعفر القمي : معاني الأعبار ، ص ١ . كذلك : الوسائل ، ج ١٨ ، أبواب صفات القاضي ، باب ٩ ، حديث ٢٧ ، ص ٨٤ .

<sup>(</sup>١٣١) فرائد الأصول ، ج٢ ، ص ٧٧٦ و ٧٧٨ .

<sup>(</sup>١٣٢) للصلو السابق ، نج ١ ، ص ٣٤١ ـ ٣٤٧ و ٣٤٧ .

<sup>(</sup>١٣٣) تنظر ذلك في باب (وجوب التوقف والإحتياط في القضاء والفنوى) ، ضمن : الوسائل ، ج ١٨ ، أبواب صفات القاضي ، ياب ١٢ ، ص ١١ ، كما أنظر : النوري ، حسين الطبرسي : مستدرك الوسائل ومستنبط للسائل ، ج١٧ ، ياب حكم التوقف والإحتياط في القضاء والفنوى والعمل ، ص ٣٢١ وما بعدها .

تفاوت قوة الدلالة وهو ما يعنيه الإجتهاد ؛ فإن ذلك سيصطدم مع ما ذكرنا من روايات التوقف والرد إلى الله تعالى . أما إذا أمكن التوفيق بين الجموعتين من الروايات فإن ذلك لا يكون إلا عن إجتهاد ؛ فنكون قد صادرنا على المطلوب من جديد .

على أن الروايتين المبحوثتين لا يخليان من الإجمال ، إذ أن رواية رد المتشابه إلى الحكم قد يراد منها ما يتعلق بالعقائد ، وعلى فرض جريانها في الأحكام فإن ظاهرها لا يفيد الإجتهاد المصطلح عليه ، وذلك باعتبار أن فحواها يفيد الأمر برد المتشابه إلى الحكم على وجه العلم لا الظن . أما الرواية الأخرى فمن الصعب تصور ورودها في العبادات ، إلا إذا كان قصدها العمل بفهم كلمات الأثمة بشرط العلم لا الظن ، ومع هذا وذلك فالروايتان ضعيفتان ، حيث الرواية الأولى «أنتم أفقه الناس . . \* مرسلة (١٣٤) . أما رواية الحكم والمتشابه فقد ورد في سندها أبو حيون مولى الإمام الرضا ، وهو لم يوثق عند علماء الرجال (١٣٥) .

يضاف إلى كل ما ذكرنا هو أن هناك الكثير من الروايات التي ظاهرها النهي عن الإجتهاد والرأي ، منها ما روي عن أبي بصير ؛ قال : قلت لأبي جعفر (ع) : ترد علينا أشياء لا نجدها في الكتاب والسنة فنقول فيها برأينا ، فقال (ع) : أما إنك إن أصبت لم تؤجر ، وإن أخطأت كلبت على الله . وعن أبي بصير أيضاً قال : قلت لأبي عبد الله (ع) : ترد علينا أشياء ليس نعرفها في كتاب الله ولاسنته فننظر فيها؟ فقال : لا ، أما إنك إن أصبت لم تؤجر وإن أخطأت كذبت على الله . وعن الإمام على (ع) إنه قال : من نصب نفسه للقياس لم يزل دهره في إلتباس ، ومن دان الله بالرأي لم يزل دهره في إلتماس . وغير ذلك من الأحاديث (١٣٦) .

<sup>(</sup>١٣٤) فقد رواها الصدوق في معاني الأعيار عن أبيه وغيره عن . . . عن أحمد بن محمد بن خائد عن علي بن حسان الواسطي عمن ذكره عن داود بن فرقد عن الإمام الصادق . ولاشك أن جملة «عَمن ذكره» تقيد الإرسال .

<sup>(</sup>١٣٥) قال النجاشي في رَجَالُه عن أبي حيون بأنه لا يُعرف بغير هذه الكنية ، وله كتاب في الملاحم ، وذكره العلوسي في رجاله في من النجاشي في رجاله في من رجاله في من الأثمة . أما السيد الحولي فقد إعتبر أن اطريق الشيخ إليه صحيح على الأظهرا ، وربحا يقصد بذلك أنه لم يروعن الأثمة . وفي جميع الأحوال إنه لم يُذكر عن أبي حيون غير ما ذكرنا ، (انظر حول ذلك المصادر التالية : النجاشي ، أبو ألمباس : رجال النجاشي ، ص ١٩٥٨ ، والعلوسي ، أبو جعفر : رجال الطوسي ، ص ١٩٥ ، والخولي ، أبو القاسم : معجم رجال المديث ، ج ٢١ ، ص ١٩٥٨) .

<sup>(</sup>١٣٦) انظر باب (عدم جواز الفضاء والحكم بالرأي والإجتهاد والمقاييس وتحوها من الإستنباطات الظنية في نفس الأحكام الشرعية) دضمن :الومالل :ج١٨ ، أبواب صفات القاضي ، باب ٦ ، ص ٢١ وما بعدها ، كذلك ياب ١٦ من البحار للمجلسي ،ج٢ ، بعنوان (النهي عن القول بغير علم ، والإفتاء بالرأي وبيان شرائطه) . كما انظر :مستدرك الوسائل ، ج١٧ ، باب عدم جواز القضاء والحكم بالرأي والإجتهاد والقايس ، ص٢٥٧ وما بعدها .

#### خلاصة القول

يظل أن العمدة في مشروعية العمل بالإجتهاد هو الحاجة والضرورة مع فقد قرائن العلم واليقين ، خاصة مع تجدد الحوادث التي لم يسبق لها وجود في عهد النص . فلولاذلك ما كنّا نجد دلالة واضحة على حليته . وقد سبق لابراهيم القطيفي المعاصر للمحقق الكركي (المتوفي سنة ٤٠٩هـ) أن أشار الى هذا المعنى في قوله بأن الاجتهاد في مذهب الامامية ليس طريقاً جائزاً بالاصالة ، وانما جاز للضرورة الحاصلة من غيبة الامام ، وبعده أجيز للمجتهد مادام قائماً بالحافظة على الادلة . . . والاجتهاد مقول بالتشكيك كما لا يخفى ، ويتجزأ على المذهب الختار للاصولين (١٣٧) .

فما نجذه ونشهده من معاني الأخبار والأحاديث هو ذو دلالة عكسية ، ذلك أن هذه الأخبار تنهى عن العمل بكل ما يفضي إلى الظن سواء سُمي إجتهاداً أم قياساً أو رآياً أو غير ذلك من المسميات . والعجيب أن الأصوليين من الشيعة رضم أنهم وجدوا نهياً واضحاً من قبل الأخبار على كل من الرأي والقياس والإجتهاد لكونها تفضي إلى الظن افقد حملوها على بعض صور الإجتهاد التي يعمل بها الإتجاه السني الخاصة القياس ، وكان أول من صرح بذلك الحقق نجم الدين الحلي (١٣٨) ، وقد عاضده ابن اخته العلامة الحلي اذ يقول : قواما العلماء فيجوز لهم الاجتهاد باستنباط الاحكام من العمومات في القرآن والسنة وترجيح الاخبار المتعارضة ، أما أخذ الحكم من القياس والاستحسان فلا (١٣٩٠) ، رغم أن دلالة الأخبار واضحة في النهي عن جميع أنواع الإجتهاد المفضية إلى الظن .

بل حتى المحقق الحلي أبدى في بعض كتبه شيئاً من التحفظ إزاء الاجتهاد والفتوى ، كما في (المعتبر) ، حيث ابدى في المقدمة عدم رضاه بالفتوى غير القطعية ، فقال في وصيته : «انك في حال فتواك مخبر عن ربك وناطق بلسان شرعه فما اسعدك ان اخذت بالجزم ، وما اخيبك ان بنيت على الوهم ، فاجعل فهمك تلقاء قوله تعالى : ﴿وان تقولوا على الله ما لا تعلمون ﴾ ، وانظر الى قوله تعالى : ﴿قل أربتم ما انزل الله لكم من رزق فجعلتم منه حراماً وحلالاً ، قل الله أذن لكم أم على الله تفترون ﴾ ؟ اك ثم انه قبال : اوتفطن كيف قسم الله مستند الحكم الى القسمين ، فما لم يتحقق الاذن فانت مفتر الهذه الى القسمين ، فما لم يتحقق الاذن فانت مفتر المناه الى القسمين ، فما لم يتحقق الاذن فانت مفتر الهذه الى المناه الله المناه الله المناه الله المناه الله المناه الله المناه الله الله المناه الله الكم الله المناه المناه المناه الله المناه الله المناه المناه الله المناه الله المناه الله المناه الله المناه الله المناه المن

<sup>(</sup>١٢٧) الحوانساري ومحمد باقر : روضات الجنات وطبعة النار الاسلامية وج ١ ، ص٣٨ ١٠٠٠ .

<sup>(</sup>١٣٨) انظر عبارته ألتي نقلناها في القصل الأول من كتابنا هذا ، هامش وقم (٧٧) .

<sup>(</sup>١٣٩) مبارئ الوصولُ الى علم الاصول ، تقس المعطيات السابقة ، ص ٤٩٦ .

<sup>(</sup>١٤٠) المنتصر النافع للمعلى ، مقدمة محمد تقي القمي ، ص ي .

وهو في مجمل هذا الكلام قد يحمل على انه لا يتقبل الفتوى ما لم تكن قطعية تنطق بلسان الشارع مما يطلق عليه بالحكم الواقعي . كما قد يحمل كلامه الأخير على ان الأمر لا يتوقف على الفتوى وانما على الاذن الشرعي ، أي على القطع في الحجة ولو كانت الفتوى ظنية كما هو مسلك من جاء بعده من الفقهاء . حتى ذكر القمي في (قوانين الاصول) ان اثبات حجية ظن المجتهد يعتمد على الدليل القطعي وانه من الاصول الكلامية لا الاصول الفقهية ، اذ اعتبر ان اغلب ما نطق به الشرع لا يفيد اليقين ، ومع هذا قبل به الشارع ، لذلك كان حجة (١٤١) .

بل زادوا في الطين بلّة وادعوا أن الإجتهاد كان معمولاً به في عصر النص بتوجيه من قبل الأثمة ، وذلك ليبرروا ما اضطروا إليه من ضرورة العمل به مادامت قرائن العلم والوضوح قد ذهبت مع ذهاب عصر النص . لذلك نجد موقفهم هذا يخالف تماماً موقف القدماء منهم الذين «إدعوا أن من اللطف الواجب على الله أن يجعل على كل حكم شرعي دليلاً واضحاً مادام الإنسان مكلفاً والشريعة باقية ( ١٤٢١) .

وعليه كان الأولى بالأصوليين أن لا يقفوا مثل ذلك الموقف المتناقض ، وعليهم أن يتقبلوا جميع صور الإجتهاد المفضية إلى الظن من باب الضرورة والإضطرار وأن يرجحوا بعضها على البعض الآخر بحسب قوة الظن كما هي طريقة أغلب أصحاب دليل الإتسداد ، وكما فعل بعضهم حين وجد ما يبرر العمل بالقياس ؛ معتبراً أن النهي عنه إنما إقترن مع وجود النص والوضوح ، أما مع غياب ذلك فلا فرق بينه وبين صور الإجتهاد الأخرى المفضية إلى الظن (١٤٣٠)

<sup>(121)</sup> قولتين الاصول ، مي320 و 141 .

<sup>(22 1)</sup> المعالم الجديدة للأصول ، ص92 .

الذي وجه الأنصاري ما مال إليه بعض العلماء من الشيعة في الأحد بدليل القياس في مثل هذه الأزمنة المتأخرة عن عصر النص ، وذلك من حيث أن الدليل على حرمة القياس إن كان هو الأعبار المتواترة معنى في الحرمة ، فلا ربب أن بعضها جاء في الرد على الخالفين في عصر الأنمة باعتبارهم تركوا نصوص أهل البيت ورجعوا إلى إجتهاداتهم وآراتهم الخاصة ، كما أن بعضاً منها بدل على الحرمة القياس من حيث أنه ظن لا يغني عن الحق شيئاً . ويعض آخر يدل على الحرمة من حيث إستلزامه لإيطال الدين ومحق السنة ؛ لاستلزامه الوقوع غالباً في خلاف واقع الحكم الإيهابي . كذلك أن بعضاً آخر يدل على الحرمة ووجوب التوقف إن لم يوجد ما عناه ، ولازمه الإختصاص بصورة التمكن من إذالة التوقف لأجل العمل بالرجوع إلى الأكمة ، لكن جميع تلك الرجوء من دلالات الاخبار لا تدل على حرمة العمل بالقياس عند عدم التمكن من العلم بالحكم ولا الطريق الشرعي إليه بسبب الإنسناد الحاصل بعد زماننا عن زمن النص . ما يعني أن العمل به إنما للفسرورة والإضطراد إن كانت فليت أقوى من فليدة غيره من الطرق الكاشفة عن الحكم . (فرائد الأصول ، ح ١ ، ص١٥٣ من ١٤ ) .

القسم الثاني التقليد

الفصل الثالث

التقليد وأدلته

## مضهوم التقليد وتاريخ حدوثه

التقليد في اللغة مأخوذ من القلادة التي يقلد الإنسان غيره بها ، ومنه يكون المقلد جاعلاً للحكم الذي قلد فيه المجتهد كالقلادة في عنق من قلده (١) . وفي أصل الإستعمال يعرف التقليد بأنه عبارة عن العمل بقول الغير من غير حجة مُلزمة (٢) ، أو من غير حجة فحسب (٣) . ومثاله أخذ العامي والمجتهد بقول مثله . مع ذلك سُمي أخذ المقلد بقول المفتي تقليداً عرفا (١) . وعليه عُد " في هذه الحالة " لدى الذين جوزوه بأنه عبارة عن عمل العامي بقول المفتي بحجة مُلزمة . فهو من هذه الناحية عبارة عن إتباع المجتهد فيما ينتهي إليه نظره دون أن يعلم دليله على المسألة . وهو باختصار عبارة عن إتباع من هو عاجز عن الفحص لمن هو قادر عليه بالإجتهاد .

فمن تعريفاته هو أنه «أخذ فتوى الغير للعمل به» . أو أنه تطبيق العمل على فتوى الغير . أو هوعبارة عن «الإلتزام بالعمل بفتوى الغير وإن لم يعمل به بعد ، ولا أخذ فتواه»(٥) .

لكن هذه التعاريف لقيت نقداً من قبل الهفق الخوئي ؟ الذي قدم تعريفاً آخر يتناسب مع كل من المفهوم اللغوي والعبرفي ، فذكر أنه عبارة عن «الإستناد إلى قول الغير في مقام العمل» ، وبالتالي يكون معنى أن يقلد العامي الجتهد هو أنه يجعل أعماله على رقبة الجتهد وعائقه ، وليس معناه الإلتزام أو الأخذ أو غير ذلك مما لا يوافق المعنى اللغوي . وعلى رأي الحوثي أنه اذا فسرنا التقليد بالإلتزام فإن معنى تقليد المجتهد يرجع إلى أن العامي بجعل فتوى

<sup>(</sup>١) البحر الحيط ، ج٢٠ ، ص ٢٧٠ . وإرشاد القعول ، ص ٢٦٥ .

<sup>(</sup>٢) الإحكام للأمدي اج ٤ ، ص 110 .

<sup>(</sup>٣) إرشاد الفحول ، ص ٢٦٥ .

<sup>(1)</sup> معالم الدين ، ص ٢٨٥ .

 <sup>(</sup>٥) انظر : الإجتهاد والتقليد للخوتي ، ص٧٧سـ٧٩ . والكفاية ، ص٣٩٥ . ومعالم الدين ، ص٣٨٥ . ومنتهى الأصول ، ج٢ ،
 ص١٣٦١ . وعناية الأصول ، ج٢ ، ص١٤١٤ .

المجتهد وأقواله قلادة لنفسه ، لا أنه يجعل أعماله قلادة في رقبة المجتهد . لذلك فالمناسب على رأيه هو التعريف الثاني لا الأول<sup>(٦)</sup> .

وبنظر السيد محسن الحكيم إن إختلاف التعاريف في معنى التقليد لايغير من حقيقة وحدة مراد العلماء من أنه عبارة عن العمل بقول الغير (٧) .

على أن مفهوم التقليد لما كان يعني إتباع قول المجتهد ورأيه سواه بالأخذ أو العمل أو غير ذلك ؛ فإنه من هذه الجهة لم يكن معروفاً في عصر النص وظلاله . فقد كان الناس في عصر النبي والأثمة والصحابة والتابعين يأخذون معالم دينهم عبر عملية تدعى بالإتباع , وهي تعني إتباع أقوال النبي والأثمة وسيرتهم ، ولو بصور غير مباشرة من خلال ما يكشف عنها من سيرة الصحابة والتابعين أو من حيث نقل الناقلين . حتى قيل أن الناس آنذاك كانوا لا يتبعون إلاصاحب الشرع ، وكانوا يتعلمون صفة الوضوء والغسل والصلاة والزكاة ونحو ذلك من آبائهم أو معلمي بلدائهم الغيمشون حسب ذلك . بل حتى مع ظهور المذاهب وشيوعها إذا وقعت لهم واقعة إستفتوا فيها أي مفت وجدوه من غير تعيين مذهب محدد (٨) . وهو أمر وإن كان لا ينخلو من تقليد ، لكنه ليس تقليداً لشخص بعينه ، فريما يراد من ذلك إعتبار الفقهاء تابعين أكثر من كونهم مجتهدين .

مهما يكن فالظاهر أن التقليد أو إتباع أقوال أصحاب الرأي والإجتهاد من دون تمحيص لم يحدث بصورة واعية إلا بعد وقت متأخر عن عصر التابعين . وعلى رأي إبن حزم إنه لم يكن للتقليد أثر في عصر الصحابة والتابعين وتابعي التابعين ، إنما بدأ أول الأمر بعد (سنة ١٤٠هـ) ، ومن ثم شاع وعم بعد المائتين من الهجرة ، فندر من لم يلتزم به ويعول عليه (٩) . وإن كان قد ذكر في إحدى رسائله أنه حدث في القرن الرابع الهجري (١٠) . كذلك جاء في كتاب (أعلام الموقعين) لإبن القيم الجوزية أن التقليد لم يعرف على وجه الضرورة واليقين في عصر التابعين وتابعي التابعين ، إنما حدث في القرن الرابع الهجري (١١) . وهو يقول في معرض ردّه على دعاة التقليد : إنا نعلم بالضرورة ، انه لم يكن في عصر الصحابة رجل في معرض ردّه على دعاة التقليد : إنا نعلم بالضرورة ، انه لم يكن في عصر الصحابة رجل

 <sup>(</sup>١) الإجتهاد والتقليد ، ص٧٧ ... ٧٩ ..

 <sup>(</sup>٧) الحكيم ، محسن الطباطبائي : مستمسك العروة الوثقى ، ج ١ ، ص ١١ .

<sup>(</sup>٨) حبجة الله البالغة ، ج ١ ، ص ٢٥٢ .

 <sup>(</sup>٩) إبن حزم : الإحكام في أصول الأحكام ، مطبعة السعادة عج٦ ، ص ١٤٦ . كذلك : الشوكاني ، محمد بن علي : رسالة القول الفيد في أدلة الإجتهاد والتقليد ، ضمن رسالله السلفية ، ص ١٧ .

<sup>(</sup>١٠) ملخص إبطأل القياس ، ص٢٥ .

<sup>(</sup>١١) أعلام الموقعين دسج ، مس١٠٨ .

واحد اتخذ رجلاً منهم يقلده في جميع اقواله ، فلم يسقط منها شيئاً ، وأسقط أقوال غيره فلم يأخذ منها شيئاً ، ونعلم بالضرورة ان هذا لم يكن في عصر التابعين ولا تابعي التابعين . فليكذبنا المقلدون برجل واحد ، سلك سبيلهم الوخيمة ، في القرون الفضيلة على لسان رسول الله (ص)ه (١٣) . وأيد أبو زهرة كون التقليد ابتدأ منذ القرن الرابع الهجري لكنه كان تقليداً جزئياً ابتداءً ، ثم أخذ يتسع نطاقه حتى صار تقليداً كلياً في آخر العصور ا(١٣) .

والذي يهمنا بالفعل هو أن هناك فرقاً بين التقليد والإتباع لم يكترث له الكثير من الفقهاء في الساحتين السنية والشيعية ، فحسبوه أمراً واحداً ، الأمر الذي جعلهم يستدلون على صحة التقليد بالاستناد إلى دليل الإتباع الممارس في عصر الصحابة والتابعين . فالكثير منهم يذكر في معرض تقديم الأدلة على التقليد بأن الناس كانوا يقلدون الصحابة والتابعين وأصحاب الأثمة – كما عند الشيعة – بأخذ الفتوى عنهم (١١٠) . بل البعض يسمي حتى الأخذ عن النبي بأنه تقليد كما هو الحال مع الشافعي ، وإن كان يريد بذلك القبول من غير سؤال ، ولم يرد ما هو مصطلح عليه (١٥٠) . ومن الواضح أن ذلك ليس بالتقليد الذي يريده الفقهاء من حيث أنه عبارة عن الأخذ بالرأي ، ففارق عظيم بين إتباع النص سواء كان آية أم رواية أو ما يكشف عنه من سيرة ؛ وبين إتباع الرأي الذي هو عبارة عن سلسلة من النظر والتفكير والمماحكة بين الأدلة . فموارد الاتباع ليست موضعاً للاجتهاد المفضي الى الظن بخلاف موارد التقليد . لهذا قال الشيخ ابو محمد المقدسي وبعض الشافعية : «ليس الاخذ بقوله عليه السلام تقليداً ؛ لان قوله حجة لما سبق وعرف في مواضعه ، والتقليد اخذ السائل بقول من قلده بلا حجة ملزمة له يعرفها (١٦) .

<sup>(</sup>١٢) أعلام المُوقعين ، ج٢ ، ص ٢٠٨ .

<sup>(</sup>١٢) تاريخ المناهب الأسلامية ، ص٢٠٢ .

<sup>(</sup>٤ ٤) انظر مشلاً : الإحكام للأمدي ، جه ، ص ٤٥١ . والكشاية ، ص ٤٠ هـ ١٥١ . والقصول الغروية ، ص ٤١ . والإجتهاد والتقليد للضوئي ، ص ٩١ وما بعدها .

<sup>(</sup>ه ١) بهذا العدد تُعَلَّى عن البعض قوله: ٩٧ خلاف أن قبول قول غير النبي (ص) من العسماية والتابعين يسمى تقليداً ، وأما قبول قوله على الخلاف في حقيقة التقليد ماذا هو ، وذكر الشيخ أبو حامد إن الذي نعس عليه الشاقعي أنه يسمى تقليداً ، فإنه قال في حق قول الصحابي لما ذهب إلى أنه لا يبجب الأعلابه ما تصه : وأما أن يقلّمه فلم يجعل الله ذلك لأحد بعد رسول الله (ص)» (إرشاد الفحول ، ص ٢٦٥ . كذلك : البحر الحيط جلا ، ص ٢٧٠ ـ ٢٧٠ . ويقال في المصادر الشيعية : إن إعتبار إنهاع الكتاب والسنة النبوية والأنمة كما هو مأمور به عبارة عن تقليد (انظر : النجفي ، محمد حسن : جواهر الكلام في شرح شرائع الإسلام ، ج . ٤ ، ص ٢٠ كذلك انظر عنوان الباب المعاشر من أبواب صفات القاضي للوسائل ، ج ١٨ ، ص ٨٠ ) .

<sup>(</sup>١٦) صفة الفتوي ، ص ٥٤ .

#### التقليد بين الحرمة والحلية

من المعلوم أن العلماء لم يتفقوا على رأي واحد حول تحديد الحكم الخاص بالتقليد إن كان يجوز أو لا يجوز أو لا يجوز أو الفقهية إلى الحرمة . في حين مال أغلب المتأخرين إلى حليته .

فيقيد نُقل أن السلف ومنهم أصبحاب المذاهب الأربعية كبانوا ينهبون عن الأخذ عنهم بالتقليد . فقد جاء عن ابن مسعود قوله : ألا لا يقلدن أحدكم دينه رجلاً إن آمن آمن ، وإنَّ كفر كفر . وقال : لا يكن أحدكم إمَّعة يقول : إنما أنا رجل من الناس إن ضلوا ضللت وإن اهتدوا اهتديت . وقال لرجل : لا تقلد دينك أحداً ، وعليك بالأثر . وقال المفضل بن زياد : لا تقلد دينك الرجال فانهم لن يسلموا ان يغلطوا(١٧٠) . كما جاء عن ابن عباس انه قال : •ويل للاثباع من عثرات العالم ، قيل كيف ذلك؟ قال : يقول العالم شيئاً برأيه ثم يجد من هو اعلم برسول الله (ص) منه فيترك قوله ذلك ثم تمضي الأتباع) . ومن ذلك قول أبي حنيفة وأبي يوسف : الاينحل الأحد أن يقول قولنا حتى يعلم من أين قلناه ١٨٥٠ . أو قوله : احرام على من لم يعرف دليلي أن يفتي بكلامي العلامي وقول مالك : فإنما أنا بشر أخطئ وأصيب فانظروا في رأيي ، فكل منا وافق الكتساب والسنة فسخمذوا به ، ومسا لم يوافق الكتساب والسنة فأتروكوه (٢٠) . وما أشار اليه الشافعي في رسالته (٢١) ، وكذا ما قاله : قمثلُ الذي يطلب العلم بلا حجة كممثل حاطب ليل ، يحمل حزمة حطب وفيه أفعى تلدغه وهولا يدري، (٢٢) . وقد نقل إسماعيل بن يحيى المزنى عن الشافعي أنه كان ينهى عن تقليده وتقليد غيره لينظر فيه لدينه ويحتاط فيه لنفسه (٢٣) . وجاء عن إبن حنبل إنه قال : الاتقلَّد في دينك أحداً . . . ما جاء عن النبي (ص) وأصحابه فخذ به ، شم التابعي بعد الرجل فيه مخير، (٢٤) . وهو بذلك يفرق بين التقليد والإتباع . كما جاء عنه قوله : «لاتقلَّدني ولاتقلَّد مالكاً ولا

<sup>(</sup>١٧) صفة الفترى ، ص ٥٦ . كذلك : القول السديد في كشف حقيقة التقليد ، ص ١٤ و ١٥ .

<sup>(</sup>١٨) أعلام الموقعين، ج٢، ص ٢١١ ر٢٠١.

<sup>(</sup>١٩) القصطاني ، محمد عبد الله : البيان والتفصيل في وجوب معرفة الدليل ، ص ١٤٠ .

 <sup>(</sup>۲۰) أنظر حول ذلك الصادر التألية : ملخص إبطال القياس ، ص ١٦ . والإحكام لإبن حزم ، مطيعة السعادة ، ج ٦ ، ص ٥٦ و ٢٠٠ القار عداد ١٩٤ م ٢٠٠ . والمواقعات ، ج ٤ ، ص ٢٨٩ . والتصار الفقير السالك ، ص ٢٨٩ .

<sup>(</sup>٢١) الرسالة ص٢١ .

<sup>.</sup> ٢٢) أعلام الموقعين ، ج٢ ، ص ٢٠٠ .

<sup>(</sup>٢٣) أعلام الموقعين (ج٢) ص ٢٠٠ . وحجة الله البالغة (ج١ ، ص ١٥٥ .

٢٠١) أعلام المرقعين ، ج٢ ، ص ٢٠٠ .

الشوري ولا الأوزاعي وخذ من حيث أخذوا ، وقوله : امن قلة فقه الرجل ان يقلد دينه الرجال (٢٥) . وقد شاع عن ابن حبل ومذهبه بعدم اقرار التقليد وان لكل انسان وسعه في الاجتهاد من غير اقرار لسد بابه على خلاف ما حصل لدى سائر المذاهب الشلائة الاخرى (٢٦) . وكذا الحال مع مذهب الظاهرية التي أوجبت الاجتهاد على الكافة بما فيهم العامة من الناس (٢٠) . وجاء عن عبد الله بن المعتمر قوله : الافرق بين بهيمة تنقاد وإنسان يقلد ، ونقل القرافي المالكي أن مذهب مالك وجمهور العلماء هو أنهم يقولون بوجوب الإجتهاد وإبطال التقليد (٢٨) .

وذُكر أنه كان مالك وعبد العزيز بن أبي سلمة ومحمد بن إبراهيم بن دينار وغيرهم يختلفون إلى إبن هرمز ، فكان إذا سأله مالك وعبد العزيز أجابهما ، وإذا سأله إبن دينار وذووه لم يجبهم ، فتعرض له إبن دينار يوماً فقال له : يا أبا بكر لم تستحل مني ما يحل لك؟ فقال له : يا إبن أخي وما ذاك؟ قال : يسألك مالك وعبد العزيز فتجيبهما وأسألك أنا وذووي فلا تجيبنا؟ فقال : أوقع ذلك يا إبن أخي؟ قال : نعم ، قال : إني قد كبرت سني ودق عظمي ، وأنا أخاف أن يكون خالطني في بدني ، ومالك وعبد العزيز عالمان فقيهان ، إذا سمعا مني حقاً قبلاه وإن سمعا خطأ تركاه ، وأنت وذووك ما أجبتكم به قبلتموه (٢٩) .

كما ذُكر أنه إضطجع ربيعة يوماً مقنعاً رأسه وبكى ، فقيل له : ما يبكيك؟ قال : رياء ظاهر وشهوة خفية والناس عند علمائهم كالصبيان في إمامهم ؛ ما نهوهم عنه إنتهوا ، وما أمروا به إلتمروا(٢٠) .

لكن مع ذلك ينقل عن بعض المتقدمين ما ظاهره جواز التقليد ، كقول محمد بن الحسن : «يجوز للعالم تقليد من هو أعلم منه ، ولا يجوز له تقليد مثله» (٢١) ، وكذلك قول الشافعي في أكثر من موضع : قلته تقليداً لعمر . . وقلته تقليداً لعثمان . . وقلته تقليداً لعطاء (٢٢) . لذلك يُنقل عن الشافعي في رسالته القديمة أنه يجيز تقليد أيَّ من الصحابة دون من سواهم .

<sup>(</sup>٢٥) المصدر السابق ، ص ٢٠١ .

<sup>(</sup>٢٦) تاريخ للقاهب الاسلامية ، ص ٣٠٢ .

<sup>(</sup>٢٧) نفس الصدر والصفحة .

<sup>(</sup>٢٨) حقوق الانسان في الإسلام ، ص ٢٦٥ .

<sup>(</sup>٢٩) أعلام الموقعين ، ج ٢ ، ص ١٩٨ .

<sup>(</sup>۳۰) المصدر السابق ، ص١٩٦ .

<sup>(</sup> ٣١) أعلام الموقعين ج؟ ص٢٥٨. الشالي القفال : حلية العلماء في معرفة مذاهب الفقهاء : ج ١ ، ص ٥٥.

<sup>(</sup>٣٢) أعلام للوقعين ، ص٧٥٨ .

كما نُقل عن إبن سراج قوله : يجوز للعالم تقليد من هو أعلم منه إذا تعلر عليه وجه الإجتهاد . بل نُقل عن أحمد بن حنبل وإسحاق بن راهوبه وسفيان الثوري قولهم بجواز تقليد العالم لعالم مطلقاً . كما نُقل عن أبي حنيفة روايتان . ونُقل عن بعض أهل العراق قوله بجواز تقليد العالم فيما يفتي به وفيما يخصه (٣٣) .

ومن الواضح أن بعض تلك الأقوال يمكن حملها على إرادة التقليد حين العجز عن الوصول إلى حقيقة موقف الشارع المقدس ، خاصة فيما يتعلق بقول الشافعي الذي سبق أن رأينا أنه لا يقر التقليد مبدئياً . لذلك نجد إبن القيم يسوع مثل هذه الحالة من التقليد للإضطرار ، ويرى أن غاية ما نُقل عن أثمة المذاهب هو أنهم قلدوا في مسائل يسيرة لم يظفروا فيها بنص عن الله ورسوله ، ولم يجدوا فيها سوى قول من هو أعلم منهم فقلدوه . وهو قد إعتبر هذه الطريقة هي فعل أهل العلم ، وبالتالي فهي الواجبة لأن التقليد إنما يباح للمضطر (٢٤) . أما مبدئياً فهو لا يرى جواز تقليد أحد ، بل يذهب كما ذهب إبن حزم بأن تعرض أقوال الرجال على الكتاب والسنة ويؤخذ ما يوافقهما ويُعرض عما يخالفهما ، معتبراً ذلك مما أمر الشارع به (٢٥) .

أما المتأخرون من الفقهاء فأغلبهم مال إلى جواز التقليد ، بينما ذهب القليل منهم إلى التحريم كإبن حزم في مختلف كتبه (٣٦) ، وإبن تيمية وتلميذه إبن القيم الذي ذكر واحداً

<sup>(</sup>٣٣) المستصفى ، ج٢ ، ص ٣٨٤ . والإحكام للآمدي ، جع ص ٤٣١ .

<sup>(£7)</sup> أعلام المرقعين ، ج٢ ، ص ٢١٠ .

<sup>(</sup>٢٥) للصدر السابق ، ص ٢٥٩ و٢١٣ .

وثمانين وجها على بطلان التقليد في كتابه (اعلام الموقعين) (٢٧) ، وكذا الحال مع أبي عبد الله بن خواز منداد البصري المالكي الذي يعرف التقليد بأنه الرجوع إلى قول لاحجة لقائله عليه وهو ممنوع في الشريعة ، على خلاف الإثباع الذي يعدّه مما ثبتت عليه الحجة (٢٨) وكذا هو رأي الامام الشوكاني كما في رسالته (القول المفيد في أدلة الإجتهاد والتقليد) وما بحثه في الفصل الثاني من كتابه (إرشاد الفحول) (٢٩١) . كما نقل عن جمع من معتزلة بغداد أن العامي لا يجوز له أن يقلد أو يأخذ بقول أحد إلا أن يبين له حجته (٤٠) .

#### \* \* \*

أما في الإتجاه الشيعي فقد مال الغالبية في عصر الغيبة خصوصاً المتأخرين إلى حلية التقليد ، بينما ذهب القليل منهم إلى تحريمه صراحة ، كما هو الحال مع السيد إبن زهرة الذي أعلن ذلك بقوله : الايجوز للمستفتي تقليد المفتي ، لأن التقليد قبيح ، ولأن الطائفة مجمعة على أنه لا يجوز العمل إلا بعلم . وليس لأحد أن يقول قيام الدليل وهو إجماع الطائفة على وجوب رجوع العامي إلى المفتي والعمل بقوله مع جواز الخطأ عليه يؤمنه من الإقدام على القبيح ويقتضي إسناد عمله إلى علم ؛ لأنا لا نسلم إجماعها على العمل بقوله مع جواز الخطأ عليه ، وهو موضوع الخلاف . بل إنما أمروا برجوع العامي إلى المفتي فقط ، فأما ليعمل بقوله نقل الفائدة في رجوعه إليه إذا لم يجز له العمل بقوله بقوله؟ قلنا : الفائدة في ذلك أن يصير له بفتياه وفتيا غيره من علماء الإمامية سبيل إلى العلم بإجماعهم فيعمل بالحكم على يقين ه (ع) .

وقد جاء في كتاب (الذكرى) أن تحريم التقليد كان إعتقاد بعض الأصحاب وفقهاء حلب (٤٢). ووافقهم على ذلك من المتأخرين جماعة من الإخبارية على رأسها مؤسس المذهب محمد أمين الإسترابادي ، وتابعه آخرون على رأسهم صاحب كتاب (وسائل الشيعة) الحر العاملي (٤٣).

كما نقل الشريف المرتضى طعن قوم في صحة الإستفتاء ، وأن على العامي أن يكون

<sup>(</sup>٣٧) أعلام الموقعين عج ٢ عس ٢٠٦ سـ ٢٧٩ .

<sup>(</sup>٣٨) أعلام الموقعين ، ج ٢ ، ص ١٩٧ . والقول السنيد ، ص ٢ .

<sup>(</sup>٣٩) إرشاد القحول ، ص٢٦٥ وما بعدها .

<sup>(1)</sup> الإحكام للأمدي ، ج 1 ، ص ٢٥١ . ومبادئ الوصول إلى علم الاصول . ص ٤٩٧ .

<sup>(</sup>٤١) إين زهرة :الغنية ، ضمن (الجنوامع الفقهية) ، ص٤٨٥... ٤٨٦ .

<sup>(</sup>٤٢) معالم الدين ، ص ٣٨٥ . وعناية الأصول ، ج٦ ، ص ٢٢٠ .

<sup>(</sup>٤٣) الإسترابادي ، محمد أمون : القوائد المدنية ، أص ٢٥٠ . والعاملي ، محمد بن الحسن الحر : القوائد العلومية ، ص ٤٠٠ وما معدها .

متمكناً من إصابة الحق في الأصول والفروع ، وإذا لم يتمكن فهو خارج عن التكليف ؛ فلا محرم عليه ولا واجب ، بل حكمه حكم البهائم . لكن المرتضى لم يشخّص من هم هؤلاء القوم الذين كانوا يحرمون الإستفتاء ، فهل هم يعودون إلى جماعة من الطائفة الإمامية الإثني عشرية أم إلى غيرها (٢٤٠) .

وجاء عن الشيخ الطوسي المعد أول من فتح باب الإجتهاد المطلق ما هو ظاهر في تحريم التقليد ، كما في كتابه (تلخيص الشافي) ، فبعد تقريره بأن القياس وأخبار الآحاد والإجتهاد لا يجوز التعبد بها ؛ يعود فيقول : فإن العامي لا يجوز أن يقلد غيره بل يلزمه أن يطلب العلم من الجهة التي تؤدي إلى العلم العلم وإن كان نصه هذا لا يدل على التحريم المطلق ، بل قد يكون مراده أن الأصل لا يجوز التقليد فيه ، وهو متفق عليه وإلا دار الأمر أو تسلسل ، كما قد يكون مراده ما يخص العقائد بقرينة أن البحث الذي كان يبحثه إنما يتعلق بالإمامة .

أما الشريف المرتضى وإبن إدريس الحلي فمن حيث إعتبارهما يمنعان صراحة الظن في الأحكام الشرعية ؛ فريما لهذا يذهبان إلى تحريم التقليد ما لم يفض إلى العلم أو القطع ، بما يعد عائداً إلى الإتباع أو أنه متسق معه (٤٦) .

<sup>(£</sup>٤) رسائل الشريف المرتضى ، ج٢ ، ص ٢٢١ .

<sup>(20)</sup> الطوسي ، أبو جعفر : تلتغيم الشاني ، ج١ ، ص ٢٤٠ .

<sup>(</sup>٤٦) ثما لاشك فيه إن الشريف المرتضى يحيز إستفتاء العامي للعالم ، لكنه حيث يمنع من الظن في الأحكام الشرعية ؟ لذا فقد يكون معولاً في الإستفتاء على الإتباع لا التقليد للصطلع عليه ، أي أنه يجبز إتباع العالم إذا ما إطمآن أنه يحكي مغاد الشرع بالعلم لا الظن (انفذر : رسائل الشريف المرتضى ، ج٢ ، ص • ٣٢٣) .

يمكن القول طبقاً للنصوص الكثيرة الآمرة بالرجوع إلى الكتاب والسنة وذم الرأي والظن أن التقليد من حيث أنه إتباع آراء الرجال على سبيل الظن فإن الأصل فيه عدم الجواز ، إلا للضرورة والإضطرار من حيث القصور والعجز عن الوصول إلى معرفة الأحكام لدى الذين لم يدركوا عصر النص ولم يتمكنوا من الإجتهاد .

فالتقليد كالإجتهاد كلاهما لا يصحان لو لا الإضطرار والضرورة التي فرضها غياب قرائن العلم نتيجة الإبتعاد عن عصر النص وبعد الزمان وظهور الوقائع الجديدة . والفارق بينهما هو أن التقليد متوقف على الإجتهاد ، فلو لا هذا الأخير ما كان الأول ، والعكس ليس صحيحاً من حيث أن الأخير ليس متوقفاً على الأول . يضاف إلى أن الإجتهاد متقدم على التقليد ، اذ لو كان الفرد متمكناً منه لما جاز عليه أن يتبع قول غيره . فعقلاً إن من غير المنطقي أن يأخذ الفرد برأي غيره وهو يراه خطاً . بينما يُفترض في المقلد أن لا يكون له رأي خاص من الناحية العلمية ، وبالتالي فليس له وظيفة سوى إتباع من هو أهل للإختصاص .

وأقرب ما جاء من النقل على تحريمه ما رواه الترمذي عن عدي بن حاتم عن النبي (ص) وهو يكشف عن معنى قبوله تعالى : ﴿إِتخدُوا أَحبارهم ورهبانهم أرباباً من دون الله ﴾ ، حيث قال (ص) : «إنهم لم يكونوا يعبدونهم ، ولكنهم كانوا إذا أحلوا لهم شيئاً إستحلوه وإذا حرموا عليهم شيئاً حرموه (١٧٠) .

مهما يكن فالذي يبرر جواز التقليد هو كون أكثر الناس ليس بوسعهم ممارسة عملية الإجتهاد والإختصاص في ميدان الفقه ، باعتبار أن العملية تحتاج إلى نوع من التفرغ الخاص لاتتم إلا على حساب تقليص النشاط في سائر نواحي الحياة وميادينها ، سواء العملية منها أو

<sup>(17)</sup> حببة الله البالغة ، ج ١ ، ص ١٥٥ . ورسالة القول القيد ، ص ٣٢ . علما أن نفس هذا الحير روي في المصادر الشيمية عن الإمام العسادق (ع) ، كما في كتاب : الأصول من الكافي للتكليني ، ج ١ ، ص٥٠ .

العلمية . مما يعني أن من المحال على الناس أن يكونوا كلهم مجتهدين ، اذ على هذا الفرض تصبح الحياة معطلة وعسيرة لا تطاق ، وذلك باعتبار أنها تحتاج إلى ما يشغلها من الممارسات الحياتية الأخرى كما هو واضح .

ومن المبالغ به ما صوره دعاة نفي التقليد من أن عملية معرفة الأحكام سهلة يسيرة يمكن أن يزاولها أي فرد مسلم . اذ ذكر أن أصول الأحكام عبارة عن خمسمائة حديث تقريباً ، وتفاصيلها تبلغ حوالي أربعة آلاف حديث ، وأن المسلم ليس بمكلف أن يعرف إلا ما يخصه من الأحكام ولا يجب عليه معرفة ما لا تدعوه الحاجة ، وبالتالي فليس هناك من تضييع لمالح الخلق وتعطيل معاشهم (١٩٥) . ومثل ذلك ما ذهب إليه الإخباريون في الإنجاه الشيعي من وجوب التعويل على ما هو مدون في الكتب الشيعية المعتبرة وعلى رأسها الكتب الأربعة للمحمدين الثلاثة ، وهي كتاب (الكافي في الأصول والفروع) للشيخ الكليني (المتوفي سنة المهمدين الثلاثة ، وهي كتاب (الكافي في الأصول والفروع) للشيخ الكليني (المتوفي سنة ١٨٦هـ) ، وكتابا (التهذيب والإستبصار) للشيخ أبي جعفر الطوسي (المتوفي سنة ٢٠١هـ) .

والواقع أن وجود التعارض في الأخبار والملابسات التي تكتنفها مع مشاكل السند والمتن ؟ كل ذلك يجعل من الصعب على المسلم العادي أن يبلغ مرتبة الإجتهاد والإختصاص ، وإن كان بإمكانه أن يزاول طريقة أخرى لا تمت إلى التقليد بصلة ، وهي طريقة النظر التي سنطلع عليها فيما بعد .

مع ذلك يمكن القول أنه لا يوجد دليل من الأدلة التي قُدمت لإثبات جواز التقليد إلا وهو دخيل أو قابل للطعن ، سواء تلك المستمدة من الكتاب أو السنة أو دعوى الإجماع أو ملاحظة السيرة العقلائية أو غير ذلك . حتى أن البعض عن جوز العمل به قد ضعف أغلب أنواع تلك الأدلة ، ولم يعثر على دليل مباشر مستمد من الشرع ، كما هو الحال مع الشيخ المنتظري الذي إعتبر العمدة في قبوله هو البناء العقلائي ، بل إنه لم يعد ذلك تقليداً على ما سنرى . كما أن الأخوند الخراساني هو الآخر إعتبر ذلك البناء هو العمدة ، أما ما عداه فأغلبه قبابل المناقشة (١٤٥) .

<sup>(28)</sup> أعلام الموقعين ، ج ٢ ، ص ٢٥٧ .

<sup>(</sup>٤٩) الكفاية ، س٣٩ه .

### الأدلة السنية ومناقشتها

قدم علماء الإنجاء السني عدة أدلة على جواز التقليد ، وذلك من الكتاب والسيرة والإجماع والعقل . فمن الكتاب إستدلوا بقوله تعالى : فاصألوا أهل الذكر إن كنتم لا تعلمون (٥٠) ، حيث أعتبرت الآية عامة في السؤال لكل ما لا يُعلم ، أو من حيث أن فائدة السؤال هو الإنباع لأهل الذكر أو العلماء ، وهو المعبر عنه بالتقليد (١٥) ، مع أن الآية ليست بصدد التقليد ولا الأمور الفرعية ، اذ هي بصدد إثبات النبوة كما ينبئ عن ذلك صدر الآية : فوما أرسلنا قبلك إلا رجالاً نوحي لهم فاسألوا أهل الذكر إن كنتم لا تعلمون (٢٥) . يضاف إلى أنه حتى لو سلمنا أنها واردة في عموم السؤال فلا دلالة لها على الأخذ بآراء الرجال ، إذ كل ما يظهر منها هو طلب العلم بالإستعلام عن حكم الله لا الظن الذي يفضي إليه الرأي والإجتهاد .

ومن الإجماع والسيرة إستدلوا بأن العامة من الناس في زمن الصحابة والتابعين كانوا لا يتوقفون عن إستفتاء الفقهاء وإتباعهم في الأحكام الشرعية ، وقد كان العلماء يبادرون إلى الإجابة دون نكير ، مما يعني أن الإجماع قائم على جواز إتباع العامي للمجتهد مطلقا (٥٠٠) . والظاهر أن هناك لبساً بين التقليد وبين الإتباع ، فلا شك أن الإتباع من حيث أنه عبارة عن الأخذ بما ينقل بالرواية أو المضمون عن الشرع فإنه لاخلاف عليه ، ويمكن أن يدّعى في شأنه الإجماع . أما التقليد فالأمر يختلف ، ذلك أنه عبارة عن إتباع الرأي الذي يظن أنه مفاد مراد الشرع ، وهذا ما لا دليل على حصول الإجماع في جواز العمل به . اذ كل ما هو معلوم أن الأمة وقت الصحابة والتابعين كانت تتبع العلماء لمعرفة شؤون دينهم ؛ فإما أن يكون عملها

<sup>(</sup>٥٠) النحل/ ٤٣ .

<sup>(</sup>٥١) الإحكام للآمدي ، ج 2 ، ص ٤٥١ . والمواقفات ، ج 2 ، ص ٢٩٣ .

<sup>(</sup>٢٥) يُنظر بهذا الصدد : رسالة القول المنيد ، ص ١ .

<sup>(</sup>٥٣) الإحكام للأمدي رجة ، ص ١٥١ .

هذا هو نفس ما يُطلق عليه بالإنباع من حيث إنه كاشف عن مضمون الشرع بالعلم والإطمئنان ، أو هو عبارة عما يُطلق عليه بالتقليد من حيث إنه إتباع للرأي المظنون . وقد يكون هناك من يتبع العلماء الحجتهدين وهو يتصور أن إستنباطاتهم لا تعبر إلا عن العلم واليقين بحراد الشرع كما هو حاصل اليوم لدى الغالبية من الناس العوام ، فما بالك في ذاك الزمان الذي لا يبعد عن عصر النص؟ ا

لهذا فالمتصور أن الناس في ذلك الزمان بعضهم يقتفي أثر الإنباع في أخذ الرواية والحديث، وبعض آخر يكتفي بمضمون الحكم الشرعي من حيث هو حكم الشرع، وبعض ثالث يبادر إلى السؤال عن المصدر ودليل القول بالفتوى، وبعض رابع يتبع العالم المجتهد إعتقاداً منه إنه مجرد مدرك للحكم الشرعي على نحو العلم والقطع . لكن من المستبعد أن نجد في ذلك الوقت أحداً يتبع المجتهد وهو يعتقد أنه يعمل بالرأي الذي يفضي إلى الظن، إلا إذا افترضنا أنه لم يجد من يفتي في مسألته سواه . لهذا كان إبن حنبل مع أنه من المتأخرين عن تلك الفترة يرجح الأخذ بضعيف الحديث على الأخذ بالرأي (30).

على ذلك فالمؤاخدة التي يؤاخذ عليها القائلون بدليل الإجماع في السيرة التي كانت أيام الصحابة والتابعين هو أنهم لم يميزوا بين الإتباع والتقليد ، وكأنهم جعلوا كل ما عنوانه إتباعاً بحسب الإصطلاح يفيد التقليد الذي إتخذوه عنواناً عاماً يشمل المفهومين المتمايزين معا حتى طبقوه أحياناً على إتباع قول النبي كما سبق أن عرفنا .

كذلك إستدل العلماء بدليل الإنسداد العقلي ، حيث أن من ليس له أهلية الإجتهاد إما أن لا يكون متعبداً بشيء من الفروع والجزئيات التي عليها مدار الإختلاف ، أو أنه متعبد بها ، لكن الفرض الأول لا يصبح بلا خلاف ، وأن من صفته تلك لا يصبح أن يطالب بالنظر في أدلة الحكم والإجتهاد ؛ باعتبار أن ذلك يشغله عن المعاش وبالتالي تتعطل الصنائع والحرف ويتحقق بذلك الحرج والضرر المنفي في قوله تعالى : ﴿ وما جعل عليكم في الدين من حرج ﴾ (٥٥) ، ويهذا يثبت جواز التقليد (٥٦) .

والواقع أن هذا الدليل يصبح من حيث الإضطرار كما نبهنا على ذلك في أول الحديث. لكن مع ذلك فإنه لا يصبح على إطلاق ، اذ يمكن أن تكون هناك طريقة وسطى بين الإجتهاد

<sup>(</sup>٤٥) بهذا الصدد يُتقل أنه جاء عن عبد الله أنه سأل أباء أحمد بن حتبل عن الرجل يكون بيلد لا يجد فيه إلا صاحب حديث لا يعرف صحيحه من سقيمه وأصحاب رأي ، فتنزل به النازلة ، . فقال ابن حنبل : يسأل أصحاب الحديث ولا يسأل أصحاب الرأي ، ضميف الحديث أقوى من الرأي (أحلام الموقعين ، ج ١ ، ص ٧٧-٧٧ . والإعتصام ، ج ٢ ، ص ٣٠١-٢٠١) . (٥٥) المدر ٧٨ .

<sup>(</sup>٥٦) الإسكام للآمدي ، ج٤ ، ص ٤٥١ . والمستصفى ، ج٢ ، ص ٢٨٩ .

| الاجتهاد والتقليد والاتباع والنظر                                                                       |                 | ·····                   |                             |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|-------------------------|-----------------------------|
| منعرف . وقد وجدنا بعض الفقهاء<br>طبقتي المجتهدين والمقلّدين كما هو<br>٥) ، وإن كانت إشارته عابرة وقاصرة | كن أن تتوسط بين | ن أَشار إلى وجود فئة يم | المتأخرين م<br>الحال مع الإ |
|                                                                                                         |                 |                         |                             |
|                                                                                                         |                 |                         |                             |
|                                                                                                         |                 |                         |                             |
|                                                                                                         |                 |                         |                             |
|                                                                                                         |                 |                         |                             |
|                                                                                                         |                 |                         |                             |

(٥٧) إرشاد الفحول ؛ ص٢٦٨ .

الأدلة الشيعية ومناقشتها

أما الأدلة التي قدمها الإنجاء الشيعي على صحة التقليد فهي كالآتي:

#### دليل الكتاب

من الأدلة التي أقيمت لإثبات جواز التقليد ما أفاده البعض من آية النفر: ﴿وما كان المؤمنون لينفروا كافة ، فلولانفر من كل فرقة منهم طائفة ليتفقهوا في الدين ولينذروا قومهم إذا رجعوا إليهم لعلهم يحذرون (٥٨) . فالآية على ما ذكر فيها قولان : أحدهما أن معناها هو لولانفر من كل فرقة طائفة تجاهد لتتفقه القاعدة وتنذر النافرة للجهاد إذا رجعوا إليهم ، فيخبرونهم بما نزل بعدهم من الوحي ، وهو قول الأكثر (٥٩) . ولاشك أن هذا القول ليس له علاقة بالتقليد لامن قريب ولامن بعيد .

أما القول الآخر فالمعنى هو لولانفر من كل فرقة طائفة تتفقه وتنذر القاعدة ، فيكون المعنى في طلب العلم ، وهو قول الشافعي وجماعة من المفسرين ، وهو كذلك مدار البحث لدى العلماء القائلين بالتقليد . حيث إستدل البعض بأن الآية يفاد منها وجوب الحذر حين الإنذار الذي يبديه الفقيه ، وحيث أن الآية قد أطلقت دون أن تجعل الحذر مقيداً بحصول العلم من إنذار المنذرين ؛ لذا فإن الحذر واجب عقيب الإنذار مسواء حصل العلم للمتحذر أم لم يحصل . وبذلك فإن الآية تدل عند هذا البعض على وجوب التقليد في الأحكام من حيث وجوب الخذر بإنذار الفقيه ، وبالتالي إنباع فتواه حتى لو كانت ظنية (١٠٠) .

والواقع أن صحة هذا الدليل أو بطلاته يتوقف على ما يمكن أن يفاد من الآية في الدلالة على حجية الإجتهاد . فالذي إعتبر الآية دالة عليه علماً وظناً فإن بإمكائه أن يستدل بها على

<sup>(</sup>٥٨) التوبة/ ١٢٢ .

<sup>(</sup>٥٩) أعلام الموقعين ، ج٢ ، ص ٢٥٢ .

<sup>(</sup>٦٠) الإجتهاد والتقليد للخوش ، صن٥٨ــ٨٦ .

التقليد أيضاً . أما اذا لم ير في الآية دلالة على حجية الإجتهاد المفضي إلى الظن ؛ فإنه لا يمكن أن يستنبط منها الحكم بجواز التقليد . وقد سبق أن أوضحنا بأن ظاهر الآية ليس هو الإطلاق اللفظي من حيث وجوب الحدر وإتباع أخذ الفتوى من الفقيه علماً وظناً ، بل ظاهرها هو التقييد بالعلم ، لأن خطاب الآية ليس منفصلاً عن سائر النصوص الأخرى التي تحث على العلم وتنهى عن الظن ، وهو أمر يؤكده الحال الذي كان عليه التعامل في عصر النص . لذلك لا مجال للتعميم والتعويل على الإطلاق اللفظي . ويؤيد هذا ما ذكره صاحب لذلك لا مجال للتحميم والتعويل على الإطلاق اللفظي . ويؤيد هذا ما ذكره صاحب (الكفاية) الآخوند الخراساني من أنه ليس لدلالة هذه الآية ولا آية السؤال على جواز التقليد لقوة إحتمال أن يكون الإرجاع لتحصيل العلم ، لا الأخذ بالتقليد والظن تعبداً (١١) .

وعايقوي كون هذه الآية لم تأت بصدد جعل الحجية التعبدية للرأي والظن اما ورد في تقسير الإمام الصادق لها بقوله: فأمرهم أن ينفروا إلى رسول الله (ص) فيتعلموا ثم يرجعوا إلى قومهم فيعلموهم (٦٢). فبحسب هذا الحديث أن العبرة بأخذ العلم ، ثم بعد ذلك تعليمه وإذاعته بين الآخرين ، وليس في ذلك دلالة على الظن ولا الرأي والإجتهاد.

كسما أستدل على جواز التقليد بآية السؤال أو الذكر ، مع أن الآية ليس لها دلالة على هذا المورد كما سبق أن عرفنا . لذلك لم يعول عليها العديد من العلماء القاتلين بجواز التقليد (٦٣) .

## دليل الأخبار

هناك الكثير من الأخبار الدالة على حجية إتباع الناس للعلماء من حيث إبلاغهم العلم والفتوى عن الشارع المقدس ، لكن المتأخرين بمن بحثوا في الإجتهاد فهموها على معنى التقليد ، حتى جعلها البعض مخصصة لما دل على عدم جواز إتباع غير العلم وذم التقليد من الآيات والروايات ، كما هو إلحال مع الآخوند الخراساني (١٦٠) . فالأخبار التي وردت بهذا الصدد منها ما يتعلق بمدح العلماء والرواة باعتبارهم يقومون بتبليغ الأحاديث وبيان الأحكام الشرعية ، ولازمه القبول عنهم (٢٥٠) . ومنها ما يتعلق بحث الناس إلى الرجوع إليهم فيما لا

<sup>(</sup>٦١) الكفاية ، ص٠٤٥ .

<sup>(</sup>٦٢) ألوسائل ١٠ج١٨ ، أبوأب صفات القاضي ، الباب ١١ ، حديث ١٠ ، ص ١٠٢ .

<sup>(</sup>٦٣) الإجتهاد والتقليد للخوثي ، ص ٨٩ ١ . والكفاية ، ص ٤٠ . .

<sup>(12)</sup> الكفاية ، ص • £ هـــ 14 هُ . كللك : عناية الأصول ، ج ٢ ، ص ٢٣٦ .

<sup>(10)</sup> من ذلك ما روي عن الإمام الرضاعن آباته (ع) قال رسول الله (ص) : اللهم إرحم خلفائي - ثلاث مرات - فقيل له : يا
رسول الله ومن خلفاؤك؟ قال : اللين يأتون من بعدي ويروون عني أحاديثي وسنتي فيعلمونها الناس من بعدي (الوسائل
ج١٨ ، أبواب صفات القاضي ، ياب ٨ ، حديث ٥٣ ، ص ٦٦) . وفي معاني الأحبار عن عبد الواحد بن معمد بن
عبدوس ، هن علي بن محمد بن قنيفة ، عن حمدان بن سليمان ، عن عبد السلام بن صالح الهروي قال : سمعت الرضا
(ع) يقول : رحم الله عبداً أحيى أمرنا . ققال : وكيف يمعيي أمركم؟ قال (ع) : يتعلم علومنا ويعلمها الناس (تفس المصلر ،
باب ١١ ، عديث ١١ ، ص ١١ ) .

يعلمون ، سواء كان صموماً أو تشخيصاً (٢٦٠) . كما أن منها ما يتعلق بالترغيب في الإفتاء ، ولازمه قبول فتناواهم ، وفي بعض الأخبار أن الإفتاء الجائز هو ذلك القائم على العلم لا غير (٦٧٠) . كللك منها سا دل على إرجاع أمر القضاء إلى الفقهاء وإيجاب القبول لحكمهم (٦٨٠) . . إلى غير ذلك من الروايات .

لكن الملاحظ أن جميع طوائف تلك الروايات لها دلالة على الإثباع المستند إلى العلم دون الخلن ، وليس لها دلالة على التقليد المنبني على إتباع ظن المجتهد تعبداً . فأقربها علاقة بالموضوع تلك التي تتعلق بحث الناس إلى الرجوع إلى الفقهاء ، مثل توقيع الحجة : فوأما الحوادث الواقعة فارجعوا فيها إلى رواة حديثنا فإنهم حجتي عليكم وأنا حجة الله عليهم ، لكن الرواية ضعيفة ، حيث رواها إسحاق بن يعقوب وهو مجهول الحال ، وجاء في السند محمد بن محمد بن عصام ولم تثبت وثاقته هو الآخر كما رأينا من قبل ، إضافة إلى أنها دالة على الرجوع إلى الرواة لا المجتهدين .

كذلك ما ورد في التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (ع) ، اذ فيه الرواية الوحيدة فيما يتعلق مباشرة بمفهوم التقليد: «فأما من كان من الفقهاء صائناً لنفسه حافظاً لدينه مخالفاً لهواه مطيعاً لأمر مولاه فللعوام أن يقلدوه ، وذلك لا يكون إلا بعض فقسهاء الشيعة لا جميعهم (٢٩) ، إلا أن الرواية ضعيفة ومرسلة ، حيث فيها عدد من المجاهيل ، يضاف إلى أنها وردت بخصوص نقد عوام اليهود وتقليدهم (٢٠) . بل نظراً إلى مسائر النصوص التي تأخذ العلم كقيد في الإنباع فإنه حتى مع التسليم بهذه الرواية لا بد من أن تُحمل بأن المراد بالتقليد هو إنباع ما يفيد العلم لا الإجتهاد المفضى إلى الظن .

أما الروايات المتعلقة بإرجاع أمر القضاء إلى الفقهاء ؛ فإضافة إلى أنها تريد بالفقهاء الرواة

<sup>(</sup>٦٦) من ذلك ما روي عن محمد بن عبد الله الحميري ومحمد بن يحيى ، عن عبد الله بن جعفر الحميري ، عن أحمد بن استعاق ، عن أبي الحمين (ع) قال : سألته وقلت : من أعامل؟ وعمن أخذ؟ وقول من أقبل؟ فقال (ع) : العمري ثقتي فما أدى إليك عني فعني يؤدي ، وما قال للك عني فعني يقول ، قاسم له وأطع فإنه الثقة المأمون . قال وسألت أبا محمد (ع) عن مثل ذلك فقال : العمري وإبنه ثقتان فما أديا إليك عني فعني يؤديان ، وما قالا لك فعني يقولان ، فاسمع لهما وأطعهما فإنهما الثانون المأمون (المصدر والباب السابق ، حديث ٤ ، ص ١٩٠٠هـ ) .

<sup>(</sup>٦٧) من تلك الأحاديث ما روي عن أبي عبيدة قال : قال أبو جعفر (ع) : من أفتى الناس بغير علم ولا هدى من الله لعنته ملائكة الرحمة وملائكة العلماب ولحقه وزر من عمل بفشياء (المصدر السابق ، باب له ، حديث ١ ، ص٩) . انظر كذلك سائر الأحاديث المدونة في هذا الباب .

<sup>(</sup>١٨) من ذلك ما روي عن أبي خديجة قال : قال الإمام الصادق : إجعلوا بينكم رجلاً قد عرف حلالنا وحرامنا ، فإني قد جعلته عليكم قاضياً ، وإياكم أن يخاصم بعضكم بعضاً إلى السلطان الجائر (للصدر السابق ، باب ١١ ، حديث ٢ ، ص ١٠٠) .

<sup>(</sup>٣٩) الوسائل ، ج١٨ ، أبواب صفات القاضي ، الباب ١٠ ، الحديث ٢٠ ، ص ١٩٠٨ .

<sup>(</sup>٧٠) الوسائل ، نفس المعطيات السابقة . وألاجتهاد والتقليد للخولي ، ص٢٢٢-٢٢٣ .

المميزين ، فهي كذلك لا دلالة لها على التقليد ، للفارق بين قبول القضاء وبين أخذ الفتوى ، إذ التعدي من الباب الأول إلى الآخر وقياس أحدهما عليه يتوقف على إلغاء خصوصية القضاء عن الفتوى والقطع بعدم تأثيرها ، مع أنه في القضاء لابد من حل النزاع بالحكم ولو كان ظناً ، أما مع الفتوى فالأمر يختلف اذ لانزاع . ومع ذلك فبعض ما ورد في هذا الباب يُعد من الروايات الضعيفة كمقبولة عمر بن حنظلة وما على شاكلتها .

هكذا يظهر أن جميع طوائف الروايات المشار إليها لاعلاقة لها بالتقليد ، اذ ليس لها معنى محصل سوى الدلالة على الإتباع ، والفرق بينهما كبير على ما سبق أن بيّنا (٢١) .

#### دليل السيرة العقلائية

يظل أن العمدة في أدلة جواز التقليد لدى الفقهاء هو بناء العقلاء وسيرتهم مع أخذ إعتبار عدم ردع الشارع لذلك ، حيث أن جواز رجوع الجاهل إلى العالم من الضرورات التي لم يختلف فيها إثنان ، وهو أمر مرتكز في الأذهان وثابت ببناء العقلاء في جميع العصور والأزمنة (٢٢) . فعلى حد قول الأخوند الخراساني : «يكون بديهيا جبليا فطربا لا يحتاج إلى دليل ، وإلا لزم سد باب العلم به على العامي مطلقاً - في الغالب - لعجزه عن معرفة ما دل عليه كتاباً وسنة ، ولا يجوز التقليد فيه أيضاً ، وإلا لدار أو تسلسل العلم .

وعليه كان هذا الحد عند الخراسائي هو العمدة في الأدلة ، وماعدا ذلك من الأدلة فأغلبه قابل للمناقشة (٧٤) . وقد سبق لأستاذه الشيخ الأنصاري أن إحتمل بأن الشارع لم ينصب في

<sup>(</sup>٧١) بهذا الصدد يقول الحقق الحوثي وحدمه الله في (الإجتهاد والتقليد ص ٩٣-٩١) : «الأخبار المشتملة على إرجاع الناس إلى السخاص معينين أو إلى عنوان من العناوين المتعلقة عليهم كالإرجاع إلى العمري وإينه ، ويونس بن عبد الرحمان ، وزكريا بن آدم ، ويونس مولى آل يقطين ، والإرجاع إلى رواة حديثهم إلى غير ذلك من الروايات ، وحيث أن دلالتها على الإرجاع إلى هو المحل هو لاء مطاقة فتشمل ما إذا كان ما يؤدونه في مقام الجواب ما وصل إليه نظرهم من الجدم بين الروايتين المتعارضة بن أو حمل المطاق على المتعارضة عن المتعارضة عن أن جوابهم المعلق على التخصيص أو غير ذلك من أنساء الإجتهاد والإستنباط ، وما إذا كان جوابهم بنقل الألفاظ التي مسعوها عنهم عليهم السلام .

على أن هذا غير صحيح واذ لأيعقل أن الأصحاب كاتوا عارسون الإجتهاد من الجمع بين الروايتين المتعارضتين أو حمل المطلق على القيد أو المتسك بالعام عند الشك في التخصيص أو غير ذلك من أسعاء الإجتهاد والإستنباط. ذلك لأن هناك تصوصاً كثيرة جماً تنهى عن عارسة مثل هذا التحو من الإجتهاد المفضى إلى الظن . اذ كيف يترك الرجوع إلى الإمام نفسه ويعمل بحسب ما يتصوره الذهن؟ وما الفارق بين هذا العمل وبين القياس المنهي عنه؟ لذلك فالإرجاع إلى أولئك الأصحاب يتحدد بتخريلهم نقل الفترى وإمام أو نقل المناصل منها عنه المناصل منها عنوان الناس لم يتحدد بتخريلهم نقل الفترى وإمام أن هؤلاء ليسوا من أهل الرأي والإجتهاد وبل هم نقلة ألفاظ أو معاني ووالناس كانوا يتبعونهم في ذلك . . ففرق كبير بين التقليد والإنباع .

<sup>(</sup>٧٢) الإجتهاد والتقليد للخوش ، ص ٢٣ و ٨٥ .

<sup>(</sup>٧٣) الكفاية ، س ٥٣٩ .

<sup>(</sup>٧٤) تفس المستبر والصفيحة .

حق المقلّد الطريق الخاص له والمتمثل بفتوى المجتهد ، معتبراً أن رجوعه إلى المجتهد من باب الرجوع إلى المجتهد من باب الرجوع إلى أهل الخبرة المركوز في أذهان جميع العقلاء . لذلك حَسِبَ أن بعض ما ورد من الشارع في هذا الباب إنما هو من باب التقرير لا التأسيس (٧٥) .

كذَّلكُ فإن الفقيه المعاصر الشيخ المنتظري أكد من أنه قد إستقرت سيرة الأصحاب في عصر النبي والأثمة على رجوع الجاهل للعالم والإستفتاء منه والعمل بما سمعه من الخبير الثقة . فهذا الرجوع عنده يعود إلى حكم العقل لا أنه تقليد تعبدي ، مادام الملاك في بناء العقلاء هو حصول الوثوق الشخصي . بمعنى أن العمل يصبح بالوثوق الذي هو علم عادي تسكن به النفس لا بالتقليد ولا بالتعبد . فعلى رأيه أنه ليس هناك ما يثبت التعبد بحجية قول الفقيه مطلقاً أو بشكل منقطع عن الوثوق الشخصي (٧٦) .

والواقع إنه سبق أن عرفنا بأن سيرة رجوع الناس إلى العلماء التي أقرتها الشريعة في عصر النبي والأثمة لا تعبر عن التقليد الذي يقتضيه الإجتهاد ، بل هي عبارة عما أصطلح عليه بالإتباع ، وهو الوثوق الشخصي بتحصيل العلم من العالم . فقياس ذلك الباب على هذا الباب كما هو الجاري عند أغلب المتأخرين فيه مفارقة . كما أن قياس علم الشريعة على سائر العلوم والصنعات الإنسانية الأخرى فيه مفارقة أيضاً ؛ من حيث أنها كما عرفنا لا تقر صور الإجتهاد المفضية إلى الظن ولا التقليد القائم عليها ، إلا إذا أخذنا باعتبار حالات الإضطرار ؛ من حيث إنسداد بأب العلم ولا سبيل إلى تحصيل الأحكام إلا بالإجتهاد المفضي غالباً إلى الظن .

أما عامة الناس فلا يقتضي عجزهم عن الإجتهاد أن يكونوا مقلّدين ، ذلك أنهم على مستويين ؛ فمنهم العاجز كلياً وهو لا سبيل إليه إلا التقليد ، ومنهم من بوسعه النظر في الأدلة ولو على نحو الإجمال ، وهذا ما لا يجوز عليه أن يقلّد مادام بوسعه الترجيح بين الأدلة والأخذ بأقواها أو بما تطمئن إليه نفسه .

على إنا نؤيد القول بأن بناء العقلاء سواء في الشرعيات أم في غيرها إذا ما حصل منه الوثوق الشخصي أو الإطمئنان فإنه عندئذ لا يعد تقليداً ، ولا أنه مأخوذ من باب التعبد . فمن الواضح أن هذا السلوك هو سلوك طريقي وأن حجيته ذاتية لا تحتاج إلى جعل وتأسيس من الشارع .

<sup>(</sup>٧٥) قرلئد الأصول ، ج ١ ، ص ٢١ .

<sup>(</sup>٧٦) دراسات في ولاية الفقيه وفقه الدولة الإسلامية ، ج ٢ ، ص ١٠٢ و ٢٠٣ و ١٠٢ و ١٠١ و ١٠١.

الفصل الرابع شروط التقليد

من المعلوم أن الفقهاء لم يقتصروا في التقليد على الإستدلال بجوازه ؟ بل أضافوا إلى ذلك شروطاً تصحح هذه العملية وتجعلها سائغة مجازة أو مبرئة للذمة . ويمكن تقسيم هذه الشروط إلى نوعين ، حيث أن بعضها يتعلق بالمفتي أو المرجع ، والبعض الآخر يتعلق بالمقلد . وقد بحث المتأخرون تلك الشروط وحاولوا أن يستدلوا على لزومها بمختلف أنواع الأدلة كما سنرى . .

# أولاً ؛ الشروط الخاصة بالمرجع ومناقشتها ً

ذهب العلماء إلى أن صحة التقليد تتوقف على عدة شروط لابد أن تتوفر في المفتي أو المرجع ، بعضها متفق عليه والبعض الآخر مختلف حوله . أهمها شرط الإسلام والإيمان والعدالة والعقل والبلوغ والحياة والأعلمية والرجولة . ومن الناحية النقدية أن ما يهمنا من هذه الشروط هي الثلاثة الأخيرة التي سنبحثها على التوالي كالآتي . .

\_\_\_\_\_اً ـ المرجعية وشرط الحياة

ذهب أغلب رجال أهل السنة المتأخرين إلى جواز تقليد الميت فضلاً عن الحي ، بل وإحتج بعض بإنعقاد الإجماع في زمنه على جواز العمل بفتاوى الموتى . بينما حكى الغزالي في (المتخول) إجماع أهل الأصول على المنع من تقليد الأموات . وكذا ما صرح به ابن ناجي . وكذلك ذهب الفخر الرازي في (المحصول) إلى المنع من تقليدهم (١) . لكن الكثير من الذين أجازوه أنما أجازوه للضرورة حيث فقدان المجتهد الحي . فقد قال جماعة من فقهاء القرن السابع الهجري بانه انعقد الاجماع في زماننا على تقليد الميت اذ لا مجتهد فيه ، ولو بقي مسجتهد واحد في هذا الزمان لكان قوله حبجة ، ومن هؤلاء الفخر الرازي والرافعي والنووي (١) . وقد سبق لإبن حزم أن ذكر أنه لا يعلم من قال بوجوب تقليد الحي دون الميت قبل الباقلاني (١) ، مما يُحتمل أن يكون هذا الأشعري هو أول من صرح بذلك .

أما في الإتجاه الشيعي فهو على العكس من الإتجاه السني من حيث النتيجة ، إذ ذهب الغالبية إلى وجوب تقليد الحي إبتداءاً ، ونُقل عن البعض منهم القول بجواز تقليد الميت ، وهو المنسوب إلى المحقق القمي ، كما ذهب التوني إلى جواز ذلك فيما لو كان الجنهد عن لا يفتي إلا بمنطوقات الأدلة ومدلولاتها الصريحة أو الظاهرة كالصدوقين (1) . كذلك نُقل عن الأردبيلي والعلامة الحلي القول بالجواز عند فقد الجنهد الحي مطلقاً أو في ذلك الزمان (٥) ، وهو ما ذهب إليه الخوثي أيضاً ().

<sup>(</sup>١) ارشاد الفحول ، ص ٢٦٩ . ومواهب الجليل ، ص ٣١ .

<sup>(</sup>٢) تهذيب الفروق ، ج٢ ، ص ١١٧ ، وج ١ ، ص ٢٦ . ومواهب الجليق ، ص ٢٦ ـ ٣١ .

<sup>(</sup>٢) الإحكام لابن حزم ، معليمة السعادة ، ج ٢ ، ص ٩٧ .

<sup>(</sup>٤) عناية الأصول اح، و مس٢٦٨ .

<sup>(</sup>٥) أَلْكُمُالِةَ مَعَامِسُ مِنْ £ 5 مِسْ 6 وَ 0 .

<sup>(</sup>٦) الإجتهاد والتقليد ، ص ٢٥١ .

وينظر البجنوردي والخوتي إنه لم يقل بجواز تقليد الميت (الإبتدائي) على إطلاقه سوى الإخبارية والحقق القمي ، وهما مع ذلك يعدان خلافهما لعلماء المذهب لا يمنع من دعوى الإجماع أو التسالم على عدم مشروعية مثل هذا التقليد (٧) . ذلك لأن ما ذهب إليه القمي من تجويز تقليد الميت إنما جاء جرياً مع نزعته الخاصة في إنسداد باب العلم والظن المعتبر ، حيث تعويله على مطلق الظن ، وبالتالي فإنه يجعل للمكلفين رخصة للأخذ بأي ظن كان من غير فرق بين الظن الحاصل من فتاوى العلماء الأحياء أم الموتى ، لكنه يشترط الرجوع إلى الأكثر ظناً حتى لو كان ميتاً إنسجاماً مع دليل الإنسداد . أما قول الإخبارية بجواز تقليد الميت فهو أيضاً يتناسب مع نزعتهم الذاهبة إلى عدم جواز التقليد كلياً (٨) .

مع أن هذه العبارة تبدو مناقضة لما ينقل عنهم أنهم يجوزون أو يوجبون تقليد الميت ، وكان الأولى أن يقال أنهم لا يقولون بالتقليد وإنما بالإتباع من حيث الرجوع إلى رواة الحديث لا المجتهدين (٩) ، إذا ما إستثنينا البعض منهم ممن قال بجواز التقليد كضرورة دينية كما هو الحال مع الفيض الكاشاني (١٠) .

آما بخصوص زعم الخوتي والبجنوردي والأصفهاني وغيرهم ممن قال بوجود التسالم أو الإجماع على عدم جواز تقليد المبت ؛ فإنه يتنافى مع ما نُقل من أن الناس أصبحوا يقلدون الشيخ الطوسي لمدة طويلة بعد وفاته قد تقارب القرن من الزمان ، وذلك لكثرة إعتقادهم فيه وحسن ظنهم به . فعلى ما نُقل إنه لم يظهر آنذاك مفت على وجه الحقيقة حتى مجيء إبن إدريس الحلي الذي إعترض عليه وعلى آرائه بشدة . لذلك روي عن الحمصي وهو ممن

<sup>(</sup>٧) علماً إن عن ذهب إلى جواز تقليد الميت في الوقت الحاضر المرحوم الشيخ محمد العاملي الكاظمي ، معتبراً الا هالادلة القاطعة من الكتاب والسنة قائمة على جواز الرجوع الى الاصوات كجواز الرجوع للاحياء . . . . (حقائل الاحكام في رسالات الاسلام ، ص ١٩) . وكذا ذهب الى ذلك السيد محمد حسين فضل الله (المسائل الفقهية ، ص ١٩) . كذلك فإن السيد محمد الشيرازي هو الآخر إعتبر الأدلة العلمية ثنبته ، لكنه إستدرك في مقام العمل فعول على الاحتياط باعتباره قطريق النجاقة (كتابالاجتهاد والتقليد ، ضمن موسوعة الفقه ، ج ١ ، ص ١٠٩ ) . كما مال الى الجواز المرحوم السيد عبد الأهلى الموسوي السيزواري (تهذيب الأصول ، ج ٢ ، ص ١٢٠) . كما سبق أن ذهب الفقيه المدريندي (المتوفي سنة ١٩٥ هـ) إلى الجواز في ذلك ٤ على ما حكاه عنه بعض محشي كتاب القواتين (اتفلر : القطيفي ، فرج العمران : الأصوليون والإخباريون فرقة واحدة ، مجلة الموسم ، العددان ٢٣٠ .. عن ١٩٥٨ ) . يضاف إلى ما نقله صاحب (الفصول) عن بعض معاصريه القرل بالجواز ، وإن كان ذلك طبقاً لقاعدة إنسانه باب العلم مثلما هو الحال عند القمي (الفصول) عن بعض معاصريه القرل بالجواز ، وإن كان ذلك طبقاً لقاعدة إنساد باب العلم مثلما هو الحال عند القمي (الفصول الغروية ، ص ١٤) .

<sup>(</sup>٨) منتهي الأصول للمجنوردي اح ٢ ، ص ٦٣٨ ــ ١٤٠ . والإجتهاد والتقليد للخوتي ، ص ٦ ٩-٧٠٠ .

<sup>(</sup>٩) القوائد المدنية وص ٢٥٠ . والقوائد الطوسية ، ص ٢٠٤ ومابعدها .

<sup>(</sup>١٠) الكاشائي ، الفيض : الأصول الأصيلة ، ص٥٥ أسد ١٥ . علماً إنه قبل أن من قال بتقليد الميت من الإخياريين الاسترابادي والكاشائي والجزائري (عناية الأصول ، ج٢ ، ص٢٥٥) ، وهو خطأ ، فعلى الأقل أن الاسترابادي يسوم معلق التقليد الفاتم على الإجتهاد كما أشونا إلى ذلك .

عاصر تلك الفترة قوله: «لم يبق للإمامية مفت على التحقيق بل كلهم حاك (١١) . الأمر الذي يعني أن الفقهاء آنذاك كانوا بسيرتهم الفعلية لا يمنعون من تقليد الميت ، سواء بالنسبة لهم أم لغيرهم من عوام الناس . أما ما إعترض عليه صاحب (الفصول) من أن متابعة الفقهاء للشيخ الطوسي «لم يكن عن تقليد بل عن إجتهاد ، ومع التنزل لا بد من فرض عدم كونهم مجتهدين عند أنفسهم (١٢) . . فهو مردود لكونه يسلم بما نقل من أن الفقهاء آنذاك إنما عولوا على الطوسي لحسن ظنهم به . وهذا يعني هو أنهم كانوا بمستوى الإجتهاد ، إلا أنهم لم عانعوا من تقليد الميت باعتبارهم رأوا فيه الأعلمية التامة التي تفوق العلم عندهم بمراتب ، مثلما حصل الحال عند أغلب الفقهاء لدى الإنجاء السني .

## أدلة منع تقليد الميت

أما بالنسبة للمانعين من تقليد الميت فقد إستدلوا بعدة أدلة ، منها ما تُقل عن جماعة من دعوى الإجماع ، وقد صرح بهذا الإجماع ظاهراً عدد من الفقهاء كصاحب (جواهرالكلام) وصاحب (منتهى الأصول) وصاحب (الفصول الغروية) وغيرهم (١٣٠) .

لكنه نُقد من حيث أنه على تقدير تحققه فإنه ليس إجماعاً تعبدياً قابلاً لإستكشاف قول المعصوم ، لإحتمال أن يستند ذلك إلى أصالة الإشتغال أو الإحتياط ، أو إلى الإعتماد على بعض الأدلة الإجتهادية ، أو غير ذلك عما لا يعد من الإجماع التعبدي (١٤) . بل يمكن القول أن هذه المسألة معنونة لدى المتأخرين فكيف يُدّعي عليها الإجماع (١٥) ؟ ا

<sup>(</sup>١١) المعالم الجديدة ، ص٣٦ س٢٦ . قبل أن العلما دبعد الشيخ الطوسي يعدون أحاديثه أصداً مسدماً ويعتبرون التأثيف في قبالها وإصدار الفتوى مع وجودها تجاسراً على الشيخ وإهائة له ، حتى مجيء إبن إدريس الذي كان يسميهم بالمقلدة ، وهو أول من خالف بعض آراته وفتاويه وفتح باب الرد على نظرياته . ومع ذلك بقي الفقهاء على موقفهم التقليدي ، حتى أن الحقق الحلي وأين أخته العلامة الحلي ومن عاصرهما لايتخطون رأيه . وقد قبال الشيخ أسد الله المذوولي التستري في (المقابس) بهذا الصدد : «حتى أن كثيراً ما يذكر مثل الحفق والعلامة أو غيرهما فتاويه من دون تسبتها إليه ، ثم يذكرون ما يقتضي التردد فيها المتوهم التنافي بين الكلامين المقدمة الحقق الشيخ أغا بزرك الطهراني لكتاب التيان في تفسير القرآن للعلوسي ، ج ١ ، ص ح مراه على . ط

<sup>(</sup>١٤) ألفصول الغروية ٤٠ص ٤١٩ .

<sup>(</sup>١٣) جواهر الكلام باج ٤٠ ، ص ٢٠٠٠ . ومنتهى الأصول باج٢ ، ص ١٣٩ . والفصول الغروية ، ص ١١٩ .

<sup>(14)</sup> الإجتهاد والتقليد للخوشي ، ص. ١٠٤.

<sup>(</sup>ه 1) عَلَماً بأنه سبق لأحد معاصري الشيخ الأصفهاني أن ذهب إلى تقض الإجماع المدعى بكون المسألة المطروحة حادثة دون أن تكون متداولة لدى المتقدمين من أصحاب الأثمة . وقد رد عليه الأصفهاني في (الفصول الغروية ، ص ١٩) بقوله : «كثير من المسائل الأصولية مشتركة الحاجة بيتنا وبين الموجودين في زمن الأثمة - كحجية الكتاب وخبر الواحد والإستصحاب وأصل البرامة وغير ذلك ، فاستبعاده إنعقاد الإجماع على المسائل الأصولية بقول مطلق مقطوع الفساد ، لأن الحاجة إلى العمل بالأحكام نمس إلى البحث عن العلوق المتررة إليها لتعذر معرفتها بطريق القطع خالباً ، وهذا أمر مشترك بينا وبين أكثر س

كما أستدل على المنع من جواز تقليد الميت بآية الإندار في قوله تعالى : ﴿ وليندروا قومهم إذا رجعوا إليهم ﴾ ، حيث أن الآية ظاهرة في إرادة إندار المندر الحي ، إذ لا معنى لإندار الميت . وكذا في قوله تعالى : ﴿ فاسألوا أهل الذكر ﴾ ، من حيث أن الميت لا يطلق عليه أنه داخل في أهل الذكر بالفعل (١٦) . ومن الواضح أن الآيتين لا تدلان على التقليد من أصله كما سبق أن عرفنا . يضاف إلى أنهما وإن كانا بصدد إرادة الحي ، خاصة آية الإندار ، لكنه لا يفاد منهما النهى عن الرجوع إلى الميت ، كما لا يفاد منهما العكس .

كُذَلَكُ أُستَدَلَّ بِبِعَضِ الأخبار ، والتي منها قول الإمام : "فأما من كان من الفقهاء صائناً لنفسه حافظاً لدينه مخالفاً لهواه مطيعاً لأمر مولاه فللعوام أن يقلدوه ، وذلك لا يكون إلا بعض فقهاء الشيعة لا جميعهم ، حيث أن الميت غير متصف بشيء مما ذُكر في الحديث ، إذ إن لفظة «كان» ظاهرة في الإنصاف بالأوصاف المذكورة بالفعل لا الإنصاف بها في الأزمنة السابقة (١٧٠) . وهذه الرواية على قرض أنها دالة على المطلوب إلا أنها ضعيفة السند كما مر معنا . وهي فضلاً عن ذلك ظاهرة الدلالة على الأمر بالرجوع إلى الفقهاء الأحياء ، لكنها ليست بصدد النهي عن الرجوع إلى الأموات منهم ؛ لا ظاهراً ولا دلالة .

## رأي المقوشي في الموضوع

والملاحظ أن السيد الخوتي رغم نقده لجميع الأدلة الشرعية التي قُدمت لإتبات المنع من التقليد الإبتدائي للميت كما مرت معنا الإأنه لجأ إلى دليل آخر يختلف عما سبق. ذلك أنه حيث يرى وجوب تقليد الأعلم، وعلى فرض أن تقليد الميت جائز، وكان هناك من الأموات أعلم من الكل بمن فيهم الأحياء افإن الأمر على ذلك سيفضي إلى أن يكون التقليد منحصراً بشخص واحد في جميع الأعصار، وهذا برأيه مما لا يمكن الإلتزام به لأنه خلاف الضرورة من مذهب الشيعة في عدم حصر المرجعية بشخص معين، وإلا أصبح الأثمة ثلاثة عشر (١٨).

أهل تلك الأعصار ، لاسيما عند إشتداد أمر التقية وتعذر الوصول إلى الإمام كما كان يتفق في حقهم خالبة . والواقع هو أن أصل التقليد ... كما سبق أن بينا الم يكن متداولاً في عصر الأممة ، بل الذي جرى في زمانهم هو الإنباع ، والفارق بينهما واضح . أما المماثل الأصولية فيعضها قد يتفق العمل بها على الجملة لدى جميع الأعصار باعتبارها عقلية أو جولية أو أنها عا لا غتى عنها في الكشف عن الأحكام بالإطمئنان مع العلم بعدم عانعة الشارع لذلك ، مسلما يلاحظ في حجيه الظواهر وأخبار الآحاد حين تكون باعثة على الإطمئنان ، وهي ذاتها يكن إستتناجها من نصوص الأئمة في شنى الهالأت ، وكذلك سيرة المشرعة أتذلك . أما بمتعموص مسألة تقليد الميت فالأمر يختلف ، إذ القول بعدم جواز تقليده لا يتني على المقل أو القطرة أو المرتكز المقلالي حتى يظن أنه عما أمضاه الشارع ، ولا أنه يخدش في أصالة الطريق والكشف عن الأحكام . لذلك نقول كيف يمكن أن نستكشف الإجماع على مثل هذا القول؟!

<sup>(</sup>١٦) الإجتهاد والتقليد للخرشي ، ص٥٥٠٠ . والفصول الغروية ، ص٤١٩ .

<sup>(</sup>١٧) الإجتهاد والتقليد للمغولي ، ص ١٠٥ .

<sup>(</sup>١٨) للصدرالسابق ، ص ١٠٠ أ و ٢٥٠ سـ ٢٥١..

نعم إنه يستثني من ذلك فيما لولم يتمكن المكلف من تقليد المجتهد الحي ، حيث في هذه الحالة يجب عليه أن يراجع أعلم الأموات من دون محذور ، باعتبار أن الأمر طارئ لا يثبت ولا يدوم (١٩) .

مع ذلك يلاحظ أن الدليل الآنف الذكر مردود للأسباب التالية :

١ ــإن هذا الدليل يتوقف على إثبات وجوب الأعلم ، وسنرى أن ذلك لم يشبت ، بل
 العكس هو الصحيح .

Y ... إنه على فرض التسليم بوجوب تقليد الأعلم ؟ فمع ذلك لا تترتب عليه النتيجة من حصر المرجعية بشخص أو أشخاص معينين ، إلا إذا أدعي أن الإتفاق جار على وجود بعض العلماء من الموتى هم أعلم من غيرهم وأن الزمان لا يجود بمن يمكن أن يكون أعلم منهم ، وهذا ما لا أظن أن يقول به قائل . فعلى الأقل هناك مسائل لم تُبحث لدى القنماء بمثل ما بُحثت لدى المتأخرين والمعاصرين عمقاً وتفصيلاً . وعليه يمكن أن يظل إعتبار الأعلمية قابلاً لبحث والمقارنة في كل عصر ، كما يظل مدار الخلاف فيها وارداً كما يرد بين الأحياء أنفسهم .

" ـ بل حتى مع ترتب النتيجة بإنحصار التقليد بشخص من الموتى ؟ فإن ذلك ليس فيه محذور ، ولا يُعد مخالفاً للضرورة المذهبية ؛ إن كان يُعنى بها أنها ضرورة دينية لا يجوز مخالفاً للضرورة المذهبية ؛ إن كان يُعنى بها أنها ضرورة دينية لا يجوز مخالفتها . كما أن ذلك ليس من قبيل التعويل على إمام جديد ثالث عشر . فمن الواضح أن هذا الشخص وإن كان مرجعاً للناس ؛ إلا أنه يُرجع إليه من حيث كونه وسيلة للكشف عن أحكام الاثمة ، ويالتالي فهو ليس بمقامهم ، بدليل أن أصحاب الاثمة العدول محدودون ، ومع هذا لا يقال أن التعويل عليهم يعني إضافة أثمة آخرين إلى المعصومين ، بل لو ثبت أن العدالة والوثوق لم تشبت إلا لدى واحد منهم كأن يكون زرارة بن أعين أو يونس بن عبد الرحمن أو غير هما ؛ فإنه مع ذلك لا يُعقل أن يدعى عدم جواز التعويل عليه بحجة الحصر الرحمن أو غير هما ؛ فإنه مع ذلك لا يُعقل أن يدعى عدم جواز التعويل عليه بحجة الحصر وإنه بذلك يفضى إلى أن يصبح الاثمة وكأنهم ثلاثة عشر . . . فأي دليل هذا؟ ا

وواقع الحال أن رأي الخوتي قد يصدق من وجوه فيما لو كان تقليد المبت شاملاً للمجتهد العالم فضلاً عن العامي . اذ في هذه الحالة لا يتوفر الحد الكافي من الدواعي للاجتهاد واصلاح الرأي ، وبه يمكن أن يُستدل على ضرورة عدم تقليد العالم للميت . وقد سبق لابراهيم القطيعي (المتوفي إبان أواسط القرن العاشر الهجري) أن اعتبر بأن السر الظاهر في عدم جواز تقليد الميت هو لوجوب همراعاة الكتاب والسنة والنظر فيهما وعدم اهمالهما لأن

<sup>(</sup>١٩) للصدرالسابق ، ص ٥٠٠٠ ــ ٢٥١ .

غير المعصوم جائز - عليه - الخطأ . فقد يظفر من تأخر وإن كان بحيث لا يصل في مراتب المعلم والفهم الى من تقدم من اصلاح فاسد من الأدلة والعثور على جمع بما لم يعثر عليه السابق وغير ذلك ، ولو كان قول المجتهد مما يعتمد عليه مطلقاً لم يتوفر الدواعي الى معاودة النظر في كتاب الله تعالى وسنة نبيه ، وذلك من أعظم المفاسد الدينية (٢٠٠) .

لكن كسما يلاحظ أن ما أفاده هذا الشيخ لايدل على ما رمى اليه من منع تقليد الميت باطلاق ، وإنما يدل على منعه بخصوص من له القدرة على الفهم والاجتهاد .

هكذا يتضح أنه لا يوجد دليل ناجح يمنع من تقليد الميت .

### أدلة جواز تقليد الميت

أما المجوزون فقد إستدلوا بعدة أدلة ، منها : دعوى إطلاق أدلة الآيات والأخبار في حجية فتوى الفقيه من غير تقييد بحال الحياة ، كما في آية الإنذار والسؤال وأخبار الرجوع إلى رواة الحديث .

وقد نوقش هذا الدليل بمنع الإطلاق من حيث أن الآيتين الأنفتي الذكر لهما دلالة ظاهرة على الحي ، وكذا يمكن القول بما جاء في الأخيار (٢١) .

كذلك أستدل بدليل السيرة العقلائية من حيث أن البناء العقلائي في مختلف العلوم والمهن يرجعون إلى الأعلم الميت وميت ، وربما يرجعون إلى الأعلم الميت ويفضلونه على غيره ولو كان حياً. وقد أعترض على هذا الدليل بأن السيرة العقلائية إنما تصدق في هذا المقام فقط حينما لا يعلم العامي الخالفة بين العلماء بمن فيهم الأموات ، أما مع العلم بذلك فإنها لا تصدق ، وبالتالى فإن السيرة تكون غير شاملة للمتعارضين (٢٢).

لكن يُرد على هذا الإعتراض من أن السيرة العقلائية تشهد على أنها تشمل المتعارضين أو العلم بالخلاف ، فلو أن الناس علموا بالخلاف بين آراء الأطباء الأحياء منهم والأموات لما منعهم ذلك من إتباع البعض بغض النظر عن كونه حياً أو ميتاً ، خاصة حين يُظن أنه أعلم ؛ فإنه يرجّح على غيره حتى لو كان الأول ميتاً والآخر حياً . ومع ذلك فإن السيرة العقلائية لا تخلو من إشكال سنفصله فيما بعد ، وخلاصته هو أن التعويل عليها يعني العمل بالقياس ، من حبث التعدي عما هو في القضايا الدنيوية إلى ما هو في القضايا الدينية ، مع أن بينهما فارقاً لا يصح الإغفال عنه .

<sup>(</sup>٢٠) روضات الجنات ؛ طبعة الدار الاسلامية ، ج ١ ، ص ٣٨ .

<sup>(</sup>٢١) الاجتهاد والتقليد للخوتي ، ص٩٩...١٠١ .

<sup>(</sup>٢٢) المصدر السابق ، ص ٢٠١ .

على أنه قد يقال في الدليل على جواز تقليد الميت هو أنه لما كان الأصل هو جواز الأحد بقول المجتهد الجامع للشرائط ، ومع موته يظل هذا الأصل سارياً إلا أن يعلم بالدليل عكسه ، وليس ذلك من قبيل الاستصحاب بالشك ببقاء الحكم وعدمه مع طروء حالة الموت حتى يقال إنه لا يصح باعتباره من الإستصحابات الحكمية ، إذ الموت هنا ليس من العوامل والقضايا المشككة في بقاء الحجية .

## تقليد الميت والمفهوم السلفي للاجتهاد

مهما يكن فقد سبق أن عرفنا أن أصل التقليد ليس عليه دليل شرعي ، وبالتالي فهو للضمرورة والإضطرار ، ولا فسرق في ذلك بين أن يكون للحي أم الميت ؛ مما لم تتسدخل ضرورات ومصالح عصرية كموانع خارجية تمنع الرجوع إلى الميت وترك الحي .

لكن ربما يكون أصل الدعوة الى عدم جواز تقليد الميت مستنداً الى المفهوم السلفي الاول للاجتهاد الذي يخص قضايا ما لانص فيه ، وبالخصوص مبادئ المصلحة والاستحسان والعرف باعتبارها مصادر تشريعية تعترف باعطاء الاولوية لحق الواقع ضمن حدود . فاذا كان الاجتهاد هو بهذا المعنى العالق بالقضايا المستجدة من الواقع والتي لانص فيها ، وكان المقلد يتبع المجتهد في فتاواه ؛ فان من الطبيعي حينئذ ان يعول المقلد على فتوى الحي دون الميت ، لا باعتبار التجدد في الحوادث ، وان للزمان والمكان تأثيراً على تغير الاحكام .

والواقع انه ليس هناك غير هذا الاعتبار يمكن ان ينفع في منع تقليد الميت . ذلك ان الفهم

<sup>(</sup>٢٣) من المقيد أن تنقل ما ذكره المرحوم السبزواري في إستدلاله على جواز تقليد الميت ، إذ إعتبر أن المقبض الأصول الموضوعية من أصالة من أصالة حجية الرأي في حد تفسه ، وصحة الإعتلاريه ، وأصالة بقاء الوظيفة الظاهرية التي إستفادها من الأدلة ، وأصالة بقاء حكسة الإعتبار من غلبة الإصابة أو تسهيل الأسر على الأنام ؛ صحة تقليد الميت إشداماً . مضافاً إلى الإطلافات والعمومات . . وتقتضيه السيرة (العقلالية) في الجملة اليضاً التعليب الأصول ، ج٢ ، ص ١٢٠) .

الآخر للاجتهاد لا يتسق تماماً مع هذه المقولة . وهو الفهم الذي ساد لدى المتأخرين من السنة والذي يعترف بشمولية الاجتهاد حتى للقضايا التي ورد بشآنها النص ، أو ذلك الذي يقتصر فقط عند حدود قضايا النص كما هو الحال لدى الامامية . . فسواء بهذا المعنى الخاص للاجتهاد ، أو بذلك المعنى الشمولي ، لا نجد اي تبرير متسق يحجب عن تقليد الميت ، طالما ظل الامر محصوراً بفهم النص ومعزولاً عن تأثير اي تجدد يحدث في الواقع ، كما عليه المارسة الاجتهادية بصورتها التقليدية عادة .

وهذا يعني انه قد يكون لأصل الدعوة في منع تقليد الميت أساس يجد تبريره من الناحية الوظيفية . لكن اشكالنا هو في استصحاب هذه الدعوة بعد حذف وظيفتها وتغيير شروطها المناطة بالتبرير .

وهنا نلاحظ انه كان الاحرى بالاتجاه الشيعي ان لا يذهب الى المنع من تقليد الميت ، وذلك لرفضه الاجتهاد بمفهومه السلفي الاول . ففي رفضه هذا وتعويله على الاجتهاد بحسب مفهوم المتأخرين لا يتسق مع مقولة المنع من تقليد الميت ، طالما ان القضية لم يرد فيها نص .

وبعبارة اخرى انه لا فارق بين الحي والميت الامن حيث ما هو عائد الى الاجتهاد بمفهومه السلفي الاول ، وهو مرفوض لدى الاتجاه الشيعي ؛ فكيف تسنى له قبول نتائجه؟ !

لكن لو أنا ابتعدنا عن الطريقة التقليدية كما خطتها أيدي الفقهاء ، وهي طريقة لا تجعل للواقع دوراً مهماً في العملية الاجتهادية ، وأردنا ان نتصور طبق ما صبق التمييز بين ما يجوز فيه الرجوع الى الميت وما لا يجوز ؛ فسترى ان دائرة الجواز تتحدد بجميع الاحكام التي لا تخضع الى تأثر من قبل الواقع ، كالعبادات مثلاً . أما دائرة المنع فهي على العكس تتضمن القضايا المرنة والمتحركة التي تتأثر بالواقع ، ومنها القضايا التي لا نص فيها مما يتسق مع المدلول السلفي للاجتهاد . لكن يضاف اليها تلك التي ورد بحقها النص ، ومع ذلك فانه لم يمنع من ان تكون موضع أحكام مختلفة لتغيرات الواقع وتحولاته ؛ وإن بقيت في مظهرها كما هي ، وهو أمر يتبجاوز حدود الطريقة التقليدية كما فصلنا الحديث عنه في جملة من بحوثنا المستقلة .

#### ..... ب. المرجعية وشرط الأعلمية

إختلف الأصوليون من أهل السنة حول وجوب تقليد الأعلم ، وكانت مطارحاتهم في هذا الموضوع عن الأعلمية لا تتعدى أحياناً حدود البلد الواحد وإن كانت أحياناً أخرى يقصد منها الشمول والإطلاق (٢٠٠) . فبعضهم قال بالوجوب وألزم العامي الإجتهاد في أعيان المفتين من الأورع والأدين والأعلم . وقد نُقل أن هذا هو مذهب أحمد بن حنبل وإبن سريج والقفال من أصحاب الشافعي وجماعة أخرى من الفقهاء والأصوليين ؛ الذين إعتبروا أقوال المفتين في حق العامي تنزل منزلة الدليلين المتعارضين في حق المجتهد ، فكما يجب على المجتهد الترجيح بين المدليلين فإنه يجب على العامي الترجيح بين المفتين . وأيضاً لأن طريق معرفة هـذه الأحكام إنما هو الظن ، والظن في تقليد الأعلم والأدين أقوى ، فكأن المصير إليه أولى (٢٥) .

وفي القبال ذهب القاضي أبو بكر وابن حاجب واكثر الحنابلة وجماعة من الأصوليين والفقهاء إلى التخيير والسؤال لمن شاء من العلماء سواء تساووا أم تفاضلوا . وقيل أن هذا الإتجاه هو ما ذهب إليه الأكثر من علماء السنة (٢٦) . وكانت حجتهم الرئيسية في ذلك هي سيرة الصحابة من حيث أن فيهم الفاضل والمفضول ، ومع ذلك فقد كان الناس يتبعون ما حلى لهم منهم دون نكير ، إذ لم يُنقل عن أحد من الصحابة والسلف تكليف العوام بالإجتهاد في أعيان المجتهدين ، ولا أنكروا منهم إتباع المفضول والإستفتاء منه مع وجود الأفضل (٢٧) . وقد إختار الآمدي هذا الرأي معتبراً أن العامي ليس بوسعه معرفة الأعلم دون

<sup>(</sup>٢٤) الإحكام تُلاَّمَدَي ، ج ٤ ، ص٧٥٤ . وفواهم الرحموت ، ج٢ ، ص ٤٠٥ .

<sup>(</sup>٢٥) انظر بهسك الصند المصنادر التبالية : المستصفى ، ج٢ ، ص ٣٩١ . والإحكام للأمدي ، ج٤ ، ص ٤٥٧ سـ ١٥٥ . وفواخح الرحموت ، ج٢ ، ص ٤٠٥ . والموافقات ، ج٤ ، ص ٢٩٢ . والإعتصام ، ج٢ ، ص ٢٥٥ .

<sup>(</sup>٢٦) قواهم الرحمون عج ٢ عص ٤٠٤ . والحيل التين ص١ .

<sup>(</sup>٢٧) الإحكام للأمدي عج المس ١٥٨ .

معرفة مأخل المجتهدين ووجه الترجيح فيه ، الأمر الذي يخرجه عن العامية ويمنعه من جواز الإستفتاء ، فكل ما بوسعه أن يعلم هو أنهم جميعاً من أهل الإجتهاد والإختصاص (٢٨) .

أما في الساحة الشيعية فإن فكرة الأعلمية تُعد من القضايا المركزية والخطيرة لدى تفكير المتأخرين والمعاصرين ، وذلك لما لها من علاقة بالمرجعية ونيابة الإمام الغائب .

وعموماً ذهب الغالبية من علماء الشيعة إلى وجوب تقليد الأعلم ، وخالفهم في ذلك عدد من العلماء قالوا بعدم الوجوب ، كما هو منسوب إلى جمع ممن تأخر عن الشيخ زين الدين العاملي المعروف بالشهيد الثاني ، وحكاه إبنه الشيخ حسن عن بعض الناس (٢٩) . كما ذهب بعض ممن تأخر عنهم إلى هذا الإتجاه ، ومنهم صاحب (الفصول الغروية ، ص٤٢) وصاحب (جواهر الكلام ، ج٠٤ ، ص٤٥) وصاحب (مستند الشيعة ، ج٢ ، ص٥١٥) وجماعة من المعاصرين (٣٠٠) . كما نُقل أن هذا الرأي قد قال به المحقق ومال إليه الأردبيلي بحسب الظاهر (٣١) . كذلك أيده كل من الشيخ محمد رضا آل ياسين في تحشيته لكتاب (العروة الوثقي) والميرزا محمد التنباكي في رسالة (التقليد) (٣٢) .

### مفهوم الأعلمية والخلاف حوله

على أن مفهوم الأعلمية لم يعالج ويحدد ضابطه إلا منذ فترة قريبة ربما لا تزيد على قرنين من الزمان . فقد إختلف الفقهاء حول هذا الضابط ، إذ ذكر بعضهم في (المهذب) بأن الأعلمية هي من الموضوعات العرفية ، لذلك فإن محتملات معانيها عبارة عن أربعة : فإما إن معنى الأعلم هو أن يكون أكثر علماً من غيره ، أو أن يكون أكثر إستحضاراً للفروع الفقهية ومسائلها ، أو يكون أقرب إصابة إلى الواقع ، أو أنه أجود فهماً وأحسن تعييناً للوظائف الشرعية (٣٢) .

بينما ذهب الشيخ أحمد النراقي إستناداً لبعض الروايات إلى أن المراد بالأعلمية هو الأعلمية في الأحاديث وفي دين الله . فالأعلمية في الأحاديث هو أن يكون تارة بأكثرية

<sup>(</sup>٢٨) المصدر السابق ، سر٤٧٣ و ١٥٨ .

<sup>(</sup>۲۹) معالم الدين ، ص ۳۸۹ .

<sup>(</sup>٣٠) بهذا الصدد يذكر صاحب (عناية الأصول) أن القول بجواز تقليد الفضول قد ذهب إليه جملة من متأخري أصحابنا احتى صار في هذا الزمان قولاً معتداً به (عناية الأصول ، ج٦ ، ص٤٦٦) .

<sup>(</sup>٣١) النراقي : ملا أحمد : مستند الشيعة في أسكام الشريعة : طبعة حجرية لم يكتب عنها شيء : ج٢ : ص ٥٢١ . لكن إن كان المقصود بالحقق هو الحقق الأول (غيم الدين الحلي) ؟ يكن القول أن ما نُسب إليه يخالف ما جاء عنه في كتابه (المعارج) ، حيث قال بوجوب تقليد الأعلم عند الإختلاف (انظر : معارج الأصول ، ص ٢٠١) .

<sup>(</sup>٣٢) الجنائي ومحمد ليراهيم : أعلمية الفقيه ومباني التقليد ومجلَّة التوحيد والعدد (٧٩) وص٣٥ .

<sup>(</sup>٣٢) شوري الفقهاء ، ج ١ ، ص ٢٨٩ .

الإحاطة بها والإطلاع عليها ، وأخرى بالأفهمية والأدقية وأكثرية الطور فيها ، وثالثها بزيادة المهارة في إستخراج الفروع منها ورد جزئياتها إلى كلياتها ، ورابعها بزيادة المعرفة بصحيحها وسقيمها وأحوال رجالها وفهم وجوه الخلل فيها ، وخامسها بأكثرية الإطلاع على ما يتوقف فهم الأخبار عليها من علم اللغة والنحو وغير ذلك ، وسادسها باستقامة السليقة ووقادة الذهن وحسن الفهم فيها ، وسابعها بأكثرية الإطلاع على أقوال الفقهاء التي هي كالقرائن في فهم الأخبار ومواقع الإجماعات وأقوال العامة التي هي من المرجحات عند التعارض ، وكذلك فهم القرآن . فالأعلم الذي يمكن الحكم الصريح بوجوب تقديمه هو الأعلم بجميع تلك المراتب أو في بعضها مع التساوي في الباقي ، وإلا فإنه يشكل الحكم بالتقديم ، ومن ذلك يظهر ندرة ما يحكم فيه بوجوب التقديم البتة (٢٤) .

وعند صاحب (الفصول الغروية) أن مما يدخل ضمن «الأعلمية» هو أن يكون الجتهد أقوى من غيره في معرفة مضامين العلوم التي يتوقف عليها الإجتهاد كالعربية والأصول والرجال ، مضافاً إلى أن تكون له إعتبارات قوة الحفظ أو الذكاء أو كثرة التأمل أو كثرة الإطلاع أو سعة الباع في الفكر والتصرف أو إعتدال السليقة أو زيادة التحقيق أو التدقيق أو أقدمية الإشتغال ومزيد الإستيناس . لكنه إستدرك بأن من المكن أن يتحقق التعارض بين هذه الوجوه ، لهذا فهو يرى أن إعطاء ضابط للأمر يعد متعلراً على الظاهر (٢٥) .

ولدى صاحب العروة الوثقى أن المراد بالأعلم هو أن يكون أعرف بالقواعد والمنارك للمسألة وأكثر إطلاعاً لنظائرها وللأحاديث ، وبالتالي فالحاصل هو أن يكون أجود إستنباطاً من غيره (٣١) .

ولدى صاحب (العناية) أن الأعلم هو من له ملكة أقوى وسلطة أشد في الإستنباط (٢٧). ومثل هذا ما ذكره محمد تقي الحكيم ، حيث أن الأعلم بنظره هو أن يكون المجتهد أقوى ملكة من غيره في مجالات الإستنباط ، لا الأوصلية إلى الواقع لعدم إمكان إحرازها في الغالب (٢٨). ولذى صاحب (مفتاح الكرامة) أن الفاضل هو من يتبع المآخذ ويصيب في الفكر ، لكن

ولدى صباحب (مفتاح الحرامه) أن الفاصل هو من يتبع الماحد ويصيب في الفحر ، لحن الأفضل هو من له هاتين الخصلتين إلا أن خطأه أقل<sup>(٣٩)</sup> .

أما عند الخوتي فإنه يعتمد في تحديد الأعلم على بناء العقلاء والعقل . فهو ينفي أن يكون

<sup>(</sup>٢٤) مستندالشيعة ، ج٢ ، ص٢٢٥ . والمُصدَر السابق ، ص٢٨٩ .

<sup>(</sup>٣٥) القصول الغروية ، ص ٤٣٤ . أنظر كذلك : خلاصة الفصول ، ج٢ ، ص ٥٥ .

<sup>(</sup>٣٦) البؤدي ، محمد كاظم : العروة الولقي ، ج١ ، ص٧ ــ ٨ .

<sup>(</sup>٣٧) عناية الأصول ، ج٢ ، ص ٢٥٨ .

<sup>(</sup>٣٨) الحكيم ، محمد تقي : الأصول العامة للفقه المقارن ، ص ٢٥٩ .

<sup>(</sup>٣٩) العاملي ، محمد الجُوادين محمد الغروي : مقتاح الكوامة في شرح قواعد العلامة ، ج ١٠ - ص ٤ -

معناه مستمداً من شدة الإقتدار في معرفة القواعد والكبريات أو المبادئ التي بها تُستنتج الأحكام ؛ كما إذا كان المجتهد في المطالب الأصولية أقوى من غيره ، كذلك ينفي أن يكون المراد به أكثرية الإحاطة بالفروع والتضلع في الكلمات والأقوال ، بل المراد بالأعلم عنده هو أن يكون المجتهد أشد مهارة من غيره في تطبيق الكبريات على صغرياتها وأقوى إستنباطاً وأمتن إستنتاجاً للأحكام عن مسادتها وأدلتها ، وهو ما يتوقف على علمه بالقواعد والكبريات ، وحسن سليقته في تطبيقه على صغرياتها ، فلا يكفي أحدهما ما لم ينضم إليه الأخر . فمثل ذلك كمثل الطبيب الأعلم في نظر العقلاء من حيث أنه أعرف بتطبيق الكبريات الطبية على مصاديقها (13).

وشبيه بذلك ما لدى صاحب (التهذيب) ، حيث أن الأعلم عنده هو من كان أجود فهماً في تطبيق الفروع على مداركها وأجود إستنباطاً للوظائف الشرعية(11) .

وأخيراً - وبسبب التحول السياسي عند الشيعة - فإن هناك من يرى أن من ضمن ما يدخل في ملاك الأعلمية هو أن يكون للمجتهد معرفة بأوضاع زمانه بالمقدار الذي له مدخلية في تشخيص موضوعات الأحكام الشرعية ، كما هو رأي الولي الفقيه السيد علي الخامنثي . وقبله كان الإمام الخميني يرى أن من الواجب على المرجع أن يكون عالماً بالأمور السياسية والعسكرية والإجتماعية والقيادية كافة (٢٤) . فريما يكون ذلك داخلاً ضمن عنوان الأعلمية . وهو أمر له مساس بتأثير الواقع والحاجات الزمنية على الفهم الفقهي وتطويره . بل تبعاً لهذا الشأثير لم يكتف بعض الفقهاء الجدد من التأكيد على شرطية معرفة الأمور السياسية والإجتماعية والإقتصادية داخل النظام الإسلامي ؛ إنما ذهب إلى أكثر من ذلك فاعتبر أن من لم يحرز مثل هذه الأمور فليس بمجتهد بالمرة ، وذلك باعتبار أن الفقه الشيعي حديث العهد لم يحرز مثل هذه الأمور فليس بمجتهد بالمرة ، وذلك باعتبار أن الفقه الشيعي حديث العهد بها ، وهي تشكل ما يقارب (٩٥٪) من مجموع الأحكام الكلية (٢١)

 <sup>(19)</sup> الإجتهاد والتقليد للخوتي ، ص ٢٠١٣ و ٢٠١٤ .

<sup>(</sup>٤١) تهليب الأصول ، ج٢ ، ص ١١٩ .

<sup>(27)</sup> الحامناتي ؛ على الحُسَيني : أبعوية الإستفتامات ، العبادات ، ص ٩ و٨ .

<sup>(</sup>٤٣) يعود هذا الرأي إلى الشيخ الجنائي ، إذ يقول : إن المفهوم الأعلمية اليوم - حيث هناك تظام إسلامي قائم - هو غير مفهوم الأعلمية في السابق ، ولأن الأعلم في السابق هو الذي يكون أعلم المجتهدين الآخرين في إطار مسائل الرسالة العملية والتي تشمل نوعاً ما على المسائل الفردية والعبادية وهي تشكل (٥٪) فقط من مجموع الأحكام ، أما اليوم قافجتهد الأعلم هو أعلم من سائر المجتهدين في جميع المسائل التي يحتاجها الفرد ؛ مياسية ، عبادية ، إقتصادية ، إجتماعية ، بالإضافة إلى مسائل العلاقات الدولية والمسائل الحكومية ، لهذا يجب أن تحرز هذه الأمور في الشخص الذي يطرح باعتباره الأعلم ، وبدولها لا يمكن أن نعتبره المجتملة واضحة ولا تحتاج إلى يمكن أن نعتبره الذي لا يلم بالمسائل التي يواجهها النظام الإسلامي والتي تشكل (٩٠٪) من مجموع بذل الوسع والإجهاد ، . . إن الفقيه الذي لا يلم بالمسائل التي يواجهها النظام الإسلامي والتي تشكل (٩٠٪) من مجموع الأحكام ، ويكتفي بالمسائل والأحكام القردية والعبادية في حدود الرسالة العملية سالتي تكررت متات المرات سفقط الا يكن أن يكون مجتها المطلقاء (أحلمية الفقيه ومباني التقليد للجنائي ، مجلة التوحيد ، نفس المعقبات السابقة ، ص٢٦) .

أدلة جواز تقليد المضول

من أهم الأدلة التي قدمها الحبوزون لإتبات عدم وجوب تقليد الأعلم ما يلي :

### ١ ـ دليل إطلاق الأدلة

حيث إستدل الحجوزون ببعض الآيات والأخبار التي تأمر بإرجاع الناس إلى الفقهاء من دون تخصيص للأعلمية ولا التقييد بها ، كآية النفر ﴿ فلولا نفر من كل فرقة منهم طائفة ليتفقهوا في الدين ولينذروا قومهم إذا رجعوا إليهم لعلهم يحذرون ، وكرواية أحمد بن حاتم بن ماهويه الذي كتب هو وأخوه إلى الإمام أبي الحسن الثالث يسألانه عمن يأخلان دينهما ، فكتب الإمام يجيبهما بالقول : ففهمت ما ذكرتما فاصمدا في دينكما على كل مسن في حبنا وكل كثير القدم في أمرنا فإنهما كافوكما إن شاء الله تعالى \*(33) ، وكمشهورة أبي خديجة : الجعلوا بينكم رجلاً قد عرف حلالنا وحرامنا فإني قد جعلته عليكم قاضياً \*(60) ، وكذلك المقبولة والتوقيع وغيرها من الروايات . . كذلك أن الأئمة أرجعوا الناس الى أشخاص معينين من الأصحاب دون تمييز لهم من جهة الأعلمية كيونس بن عبد الرحمن ومحمد بن مسلم وزرارة بن أعين وزكريا بن آدم وغيرهم . بل نقل عن الرسول (ص) إنه كنان يولي بعض أصحابه القضاء مع حضور أمير المؤمنين على الذي هو أقضاهم ، حتى قال صاحب كتاب (الدروس) : الو حضر الإمام في بقعة وتحوكم إليه فله رد الحكم إلى غيره إجماعاً \*(13) . لذلك إعتبر صاحب (جواهر الكلام) أن أصل تأهل المفضول وكونه منصوباً يجري على لذلك إعتبر صاحب (جواهر الكلام) أن أصل تأهل المفضول وكونه منصوباً يجري على قبضه وولايته مجرى قبض الأفضل ؛ هو من القطعيات التي لا ينبغي الوسوسة فيها (12) .

وقد نوقش في هذا الدليل المعد عمدة أدلة الحبوزين ، هُو أنه يصدق في الرد على القائلين

<sup>(12)</sup> الوسائل ، ج١٨ ، أبواب صفات الفاضي ، ياب ١١ ، سنيث ٤٥ ، ص. ١١ .

<sup>(</sup>٤٥) نفس للصدر والباب ، حديث ٦ ، ص ١٠٠ .

<sup>(21)</sup> جواهر الكلام، ج ١٠ ، ص ٤٥ .

<sup>(</sup>٤٧) جواهر الكلام ، ج ٤٠ ، ص ٤٤ .

بعدم جواز تقليد المفضول مطلقاً. إذ إستدرك جماعة من العلماء وقالوا إن الإطلاق في أدلة الكتاب والسنة مقيد بعدم العلم بالخلاف بين العالم والأعلم ، وبالتالي فإن علم العامي بالخلاف بينهما لا يشمله ذلك الإطلاق (٤٨). أو على حد قول البعض إن تلك الأدلة إنما كانت بصدد بيان أصل جواز الأخذ بقول العالم ، لا في كل حال ، إذ إنها لم تتعرض الى حالة ما إذا كانت هناك معارضة في الفتوى بين العالم والأعلم (٤٩).

لذلك فبحسب هذه المناقشة وعلى رأي السيد ألخوتي يكون الإمام قد أرجع الناس إلى أصحابه لعدم علمه بالمخالفة معه فيما يفتون به . إذ لا يُحتمل أن يُرجع الناس إليهم مع العلم بمخالفتهم له (٥٠٠ . عما يعني أن الإمام لا يعول بالرجوع إلى الموثوقين جميعاً فيما لو علم أنهم يختلفون فيما بينهم ، حيث إن هذا الإختلاف يقتضي في حد ذاته الإختلاف معه ، لأن الحق لا يكون في الأمرين المتضادين ، مع أن الخوتي في محل آخر سلم بأن الخلاف بين أصحاب الأثمة كثير ، بل هو الأمر الغالب ، ومع ذلك فهم جميعاً يعدون برأيه حجة ما دام الناس لا يعلمون الخلاف فيما بينهم (٥١) .

إلا أن الإشكال لم يزل قائماً فيما يتعلق بعلم الإمام ، حيث لا يعقل أن يُرجع الإمام الناس الى أصحابه وهو لا يعلم بالخلاف بينهم ، كما إن العادة قاضية بأن كثرة الخلاف تجعل الناس يدركون ذلك ، مع أنه لم ينقل أن هؤلاء كانوا مبتلين آنذاك بمشكلة الأعلمية والترجيح بين الفاضل والمفضول ، خاصة وقد ورد في بعض الأخبار أن من الناس من كان يرجع إلى الإمام ليستوضح أمر الخلاف بين الأصحاب ، وكان الإمام على علم بذلك ، أو أنه أراد أن يكون بينهم الخلاف لأغراض التقية ، ولم يرد أي ذكر يتعلق بالأعلمية ، مما يعني أن الظاهر عدم وجوب التقييد بها مطلقاً .

وبذلك يمكن دفع الشبهة التي ذكرها السيد الخوتي وهي أنه إعتبر الإطلاق في أدلة الكتاب والسنة لا يشمل المتعارضين كي لا يستلزم الجمع بين المتنافيين إذا ما أخذا معاً ، حيث أن الأخذ بأحدهما المعين دون الآخر هو ترجيع بلا مرجع ، كما أن التخيير فيما بينهما لا دليل عليه ، وبالتالي فمقتضى القاعدة هو التساقط في كل دليلين متعارضين (٢٥٠) . لكن كما عرفنا أن الظاهر من دليل الإطلاق هو التخيير ، فمن جهة إن عدم وجود المقيد لهذا الإطلاق

<sup>(</sup>٤٨) للصدر السابق ، ص٥٩ .

<sup>(</sup>٤٩) الكفاية ، ص٤٤ . كذلك : منتهى الأصول اح٢ ، ص ٢٣٤ .

<sup>(</sup>٥٠) الإجتهاد والتقليد للخوشي ، ص ١٤١ .

<sup>(</sup>٥١) للمبدر السابق ، ص١٣٧ .

<sup>(</sup>٥٢) نفس المبدر والصفحة .

يُبقي الإطلاق على حاله ، وإعتبار القيد في الإطلاق ببعض الحالات والصور يحتاج إلى دليل ، وهو منفي في مقام الإستدلال بالشرع كما سبتوضح لنا أكثر . كذلك فإن مقتضى التسليم بكثرة الخلاف بين أصحاب الأثمة يفضي كما عرفنا إلى حصول العلم بالخلاف وبالتالي قبول إتباع المفضول مع وجود الفاضل ، أي عدم وجوب إتباع الأعلم .

#### ٢ . دليل سيرة المتشرعة

حيث جرت السيرة على رجوع المتشرعة في المسائل التي يبتلون فيها إلى أي عالم دون فحص وتمييز يخص الأعلمية ، مما يعني عدم وجوب إتباع الأعلم . بل أصبح من المعلوم أن الصحابة كانوا يفتون الناس رغم إختلافهم بالقضيلة من دون نكير ، فيكون هذا إجماعاً منهم ، كما أشار إلى ذلك صاحب (المسالك)(٥٣) .

إلا أن هذا الدليل واجه نقداً لا يختلف عن نقد دليل الإطلاق ، من حيث أن سيرة المتشرعة تصدق فيما لو لم يُعلم بالمخالفة بين العالم والأعلم ، أما مع العلم بالمخالفة فلا دليل من السيرة على ذلك (10) . وأكثر من هذا إدعى السيد الخوثي أن السيرة جارية على الأعلم عند العلم بالمخالفة ، لكنه لم يأت بشاهد على دعواه ، بل قفز فجأة ليقرر أن إعتبار ذلك لا يختلف عما يجري ضمن السيرة العقلائية ، كالرجوع إلى الطبيب الأعلم في أخذ العلاج عند العلم بالإختلاف بينه وبين طبيب آخر أقل علماً منه (٥٥) .

والحقيقة أن كثرة الخلاف الذي حصل لدى المتشرعة ، سواء لدى صحابة النبي (ص) أو التابعين أو أصحاب الأكمة ؛ كل ذلك يجعل من دليل السيرة شاملاً للعلم بالخلاف ، حيث من المستبعد أن تكون تلك الكثرة في الخلاف حاصلة دون علم الناس آذاك ، مع أنه لم ينقل عنهم أنهم إبتلوا بمشكل الأعلمية ، بل كان من الواجب أن ينبه على ذلك نفس المتشرعة كي لا يضل الناس بهم . لكن حيث أن ذلك لم يرد أبداً ، بل ما ورد هو أن المتشرعة أمضوا على سيرة إنباع الناس لهم من دون نكير مع علمهم بذلك ، فدل هذا الأمر بما لا يقبل الشك على أن دليل السيرة شامل لحالة العلم بالحلاف .

وليس في هذا الأمر من غرابة ، إذ ربما يكون جواز إتباع المفضول مع وجود الأفسضل للمسلمحة ؛ كي لا يكون هناك عسر ما ، أو باعتبار أن زيادة الفضل مبالغة في الإعتبار وليست هي معتبرة كشرط في الإتباع أو التقليد ، وهو الأقرب ، باعتبار أن المفضول لا يختلف عن الأفضل من جهة الإختصاص وكونه عالماً يستحق الإتباع .

<sup>(</sup>٥٣) الجواهر ، ج ٤٠ ، ص ٤٣ .

<sup>(02)</sup> منتهى الأصول عجة ، ص ٦٣٤ .

<sup>(</sup>٥٥) الإجتهاد والتقليد ، ص ١ ١ ١ .

#### ٣ ـ دليل السيرة العقلائية

ومفاد هذا الدليل هو الرجرع إلى غير الأعلم في جميع الحرف والصنايع ، كمراجعة الناس للأطباء والمهندسين وغيرهم من أرباب العلوم والفنون ، وحيث لم يُردع عنها في الشريعة فإنه يستكشف من ذلك أنها بمضاة عند الشارع . لكن القاتلين بقيد العلم بالخلاف إعتبروا أن هذه السيرة جارية في حالة عدم العلم بالخلاف ، أما مع العلم بالخلاف فالأمر معكوس ، حيث يكون الرجوع للأعلم (٥٦) .

وهناك من فصل في الأمر معتبراً أن الرجوع للأعلم من أهل الخبرة يحصل فيما لو كانت القضايا مهمة ، أما لو لم تكن مهمة فرعا يمكن الرجوع إلى أي كان من أهل الخبرة دون شرط الأعلمية . لكنه عد المسائل الدينية كلها مهمة بنظر الشارع ، لهذا كان من الواجب عنده التعويل على الأعلم (٥٧) .

على إنا سنؤجل المناقشة في هذا الدليل . وكل ما يمكن قوله هنا هو أن صدق الدليل الشرعي سواء من حيث الأدلة في الإطلاق أو من حيث سيرة المتشرعة يعد متقدماً على دليل السيرة العقلاتية ، وبالتلي فإن هذا الدليل لا يزاحم الدليل الشرعي ولا يرجح عليه على فرض معارضته له .

## ٤ ـ دليل العسر والحرج

سبق أنّ علمنا أن هناك إختلافاً في تحليد ضابط الأعلمية ، ولا شك أن هذا الإختلاف لا يدع مجالاً للعامي أن يعرف من هو الأعلم ، حيث تصبح الأعلمية أمراً نسبياً ، وبالتالي ليس بإمكانه أن يقلد في مثل هذه القضية ، إلا أن يجتهد بنفسه في هذا الحد كسائر المجتهدين وهو خلاف ما يُلاحظ عند عامة الناس من قصور . ولو أخذنا بالرأي الذي يرى الأعلمية قد تختلف من مسألة إلى أخرى ، ومن ثم يكون الفقيه أعلم من غيره في بعض المسائل دون بعض آخر ، كما هو رأي السيد الخوتي ؛ فإن ذلك سوف يضاعف من العسر في معرفة الأعلم من الفقهاء ، فيظل المقلد مردداً في المسائل بين تقليد هذا أو ذاك في أيّ مسألة أو موضوع معين . يضاف إلى أنه حتى مع معلومية الضابط ، ومع غض النظر عن نسبية الأعلمية تبعاً لإختلاف المسائل والموضوعات من هنا وهناك ؛ فإن هناك مشكلة أخرى تتحدد في تشخيص الأعلم بين العلماء ، خصوصاً وأهل الخبرة كثيراً ما يختلفون فيما بينهم حول في تشخيص الأعلم ، كما هو بين للعيان في أيامنا هذه .

<sup>(</sup>٥٦) للصدر السابق ، ص١٦٣ .

<sup>(</sup>٥٧) دراسات في ولاية الفقيه ولقه الدولة الإسلامية ، ج٢ ، ص ١٨٤ .

لذلك ليس من الصحيح ما يذكره الفقهاء ومنهم السيد الخوثي من أن قضية تقليد الأعلم هي مثل سائر العلوم الأخرى تشبت بالعلم الوجداني والشياع المفيد لهذا العلم وبالبينة ، وبالتالي ليس هناك من حرج (٥٨) . مع أن جميع ما ذكره يُعد من موارد إختلاف المقلدين ومن موضع إبتلائهم ، خاصة في أيامنا الحاضرة .

نعم قد يقال كما قال صاحب (الكفاية) من أنه ليس تشخيص الأعلمية بأشكل من تشخيص أصل الإجتهاد (٥٩) . لكنّا سبق أن عرفنا وسنعرف بأن موقف العامي من الإجتهاد لا بد أن يستند إلى منطق طريقة النظر ، وكذلك الحال في قضية الأعلمية . ولا ينفع ما ذكره هذا الأصولي من أن قضية نفي العسر هو الإقتصار على موضع العسر فيجب تشخيص الأعلمية أو أصل الإجتهاد فيما لا يلزم عنه عسر (٢٠) ، وذلك لأنّا علمنا أن الحرج يعم كافة المقلدين من جوانب متعددة ، وليس في الأمر من مخرج إلا في الإجتهاد أو إتباع طريقة النظر التي ننظر لها كحل معقول ومشروع .

<sup>(</sup>٥٨) الإجتهاد والتقليد ، ص ١٤٠.

<sup>(</sup>٥٩) الكفاية ، ص٤٣٥ .

<sup>(20)</sup> تَفْسَ الْعَمَدُرِ وَالْصَفَيْحَةِ .

\_\_\_\_\_ادلة وجوب تقليد الأعلم

أدلة وجوب تقليد الأعلمأما الأدلة التي قُدمت لإثبات وجوب تقليد الأعلم فهي كالاتي :

### ١ . دليل الإجماع

حيث حكي الإجماع عن الشريف المرتضى في ظاهر (الذريعة) والمحقق الشاني اعلى وجوب الترافع إبتداءاً إلى الأفضل وتقليده (١١٠) .

ويعد هذا الإجماع من الإجماع المدعى الذي لايفيد علماً . وقد يكون الإجماع الذي الدي إدعاء الذي إدعاء المرتضى مبنياً على مسألة الإمامة العظمى كما أشار إلى ذلك صاحب (الجواهر) ، وهو في غير ما نحن فيه .

## ٢ ـ دليل الأخبار

والتي منها مقبولة عمر بن حنظلة كما سبق أن عرضناها ؟ من حيث دلالتها على ترجيح الأفقه .

لكن المقبولة ضعيفة كما علمنا . يضاف إلى أنها أجنبية لكونها وردت بخصوصية القضاء ؛ فاعتبارها تنطبق على التقليد يعني تجاوزاً لتلك الخصوصية ، مع أن مسائل القضاء وفض المنازعات لابد من أن تحتاج إلى البت في الحكم من دون تخيير وإلا ترتبت المفاسد ، وهو خلاف ما يحصل في التقليد عادة . يضاف إلى ذلك هو أنه قد ورد في المقبولة ترجيح العدالة والأصدقية ، وهما من الأمور التي لم تؤخذ بنظر الإعتبار لدى القائلين بوجوب الأعلم ، فالتعويل على المقبولة في المقام إن صح فإنه لا يتحقق بشطرها وأخذ بعض مضافينها دون البعض الآخر . كذلك فإنه على رأي السيد الخوتي أن القائلين بالأعلمية إنما يستندون الى الأعلم مطلقاً وليس إلى الأعلم النسبي كما هو مفاد ما جاء في المقبولة (٢٢).

<sup>(</sup>٦١) الجواهر ، ج ٢٠ ، ص ٥٥ . ومفتاح الكرامة ، ج ١٠ ، ص ٤

<sup>(</sup>٦٢) الإجتهاد والتقليد للخوشي ، ص ١٤٤ .

وإن كان قد يجاب على ذلك من حيث أن هناك وحدة مناط متحققة بين الأمرين . قلو أن التعويل على الأفقه في المقبولة هو لأجل أن حكمه من شأنه يصبح أقرب من غيره إلى واقع الحكم الإلهي ؛ فإن هذا الشأن من الأقربية يظل كما هو ، سواء كان الإختلاف بين إثنين مثلما ورد في المقبولة أو أنه بين جمع كبير ، ولا فرق بين الأمرين ولا خصوصية تتعلق بأحدهما دون الآخر .

أخيراً أن التعويل على المقبولة قد يستنتج منه عدم وجوب تقليد الأعلم لوجود الإطلاق فيها قبل فرض حصول الخلاف والعلم به ، حيث جاء في النص قول الإسام : «ينظران من كان منكم ممن قدروى حديثنا . . » ، إذ لم يقل : «ينظران إلى الأفضل منكم » . لكن من الواضح أن ذلك لا يرد على من يسمح بتقليد المفضول فقط عند عدم العلم بالخلاف ، بل إنه ينسجم مع هذا الرأي من حيث أن ما جاء في المقبولة هو التعويل على الأفقه عند العلم بالخلاف .

وينطبق أغلب ما ذكرناه بخصوص المقبولة على ما جاء في بعض الروايات التي وردت هي الأخرى بخصوص القضاء والحكم لا الفتوى ، كما في رواية داود بن الحصين: «ينظر إلى أفقههما وأعلمهما بأحاديثنا وأورعهما فينفذ حكمه و(١٣) ، ورواية موسى بن أكيل عن الإمام الصادق ، حين سُئل عن رجل يكون بينه وبين أخ له منازعة في حق فيتفقان على رجلين يكونان بينهما فحكما فإختلفا فيما حكما ، قال الإمام : وكيف يختلفان؟ قال : حكم كل واحد منهما للذي إختاره الخصمان ، حينها قال الإمام : ينظر إلى أعدلهما وأفقههما في دين الله فيمضى حكمه (١٤) . وكذلك قول الإمام على في عهده للأشتر : «ثم إختر للحكم بين الناس أفضل رعيتك» . ذلك أن جميع هذه الروايات أجنبية عن مقام الفتوى والتقليد ، وبعضها يعد ضعيف السند .

فالرواية الثانية فيها ذبيان بن حكيم وهو غير موثق . أما الرواية الثالثة فهي غير ثابتة السند ، يضاف إلى أنه وردت لفظة االأفضل في الرواية وهي تعني ما هو أعم من الأعلم ، فلا وجه للتخصيص والإعتماد بها في المقام ، كذلك أن الأفضلية وردت هنا بالمعنى النسبي لاالمطلق (١٥٠) ، وإن كان قد يجاب على هذا بمثل ما أجبنا عليه عند مناقشتنا للمقبولة .

<sup>(</sup>٦٣) الوسائل ؛ جهُ ١ ، أيواب صفات الفاضي ؛ باب ٩ ، سنيث ٢٠ ، ص ٨٠ .

<sup>(</sup>٦٤) نفس المصدر والياب ، حديث ١٥ ، ص ٨٨ .

<sup>(</sup>٦٥) الإجتهاء والتقليد للحولي ، ص ٤٣٠سـ٤٣١ و ١٤٠ ، علماً بأن الشيخ المنظري بحتمل أن المقبولة والروايتين اللتين ذكرناهما بعدها ؛ كلها ترجع إلى قصة واحدة ، فيإن الراوي عن عمر بن حنظلة كما ورد هو داود بن الحصين ، فأمل الصدوق نقل بالمعنى قطعة من الرواية الأولى وسقط عمر بن حنظلة من سندها ، وموسى بن أكيل لم يكن سائلاً بل كان حاضراً في الجلس حينما سأل إبن حنظلة (دراسات في ولاية الفقيه وقفه الدولة الإسلامية ، ج٢ ؛ ص١٨٢) .

أما الرواية الأولى فقد عُدَّت معتبرة لكنها قاصرة الدلالة (٦٦) .

كما جاء في كتاب (الإختصاص) للشيخ المفيد عن الرسول (ص) قولسه: من تعلم علماً ليماري به السفهساء أو ليساهي بسه العلمساء أو يصسرف بسه الناس إلى نفسه فيقول أنا رئيسكم ؛ فليتبوأ مقعسده من النسار ، إن الرئاسة لاتصلح إلا لأهلها ، فمن دعى الناس إلى نفسسه وفيسهم من هو أعلم منه لم ينظر الله إليه إلى يوم القيسامسة (١٧٠) . وهي رواية مرسلة لا يعول عليها ، فضلاً عن أن موردها الرئاسة وليس الفتوى ، فلا مجال للتعدي والقياس .

كذلك جاء عن الإمام الجواد أنه قال مخاطباً عمّه: «يا عم إنه عظيم عند الله أن تقف غداً بين يديه فيقول لك: لم تفتي عبادي بما لم تعلم وفي الأمة من هو أعلم منك، وقد عُدت هذه الرواية دالة على إعتبار الأعلمية المطلقة لكنها هي الأخرى ضعيفة لإرسالها (١٨٠٠). تلك هي جملة من الروايات الضعيفة والأجنبية عن المقام . لكن رغم ذلك فقد ذكر صاحب (جواهر الكلام) أنها كانت معتمد الأصحاب الذين ذهبوا إلى الإعتقاد يوجوب تقليد الأعلم باعتبارها نصوصاً ترجيحية (١٩٠).

#### ٣. دليل العقل

وذلك من حيث أن فتوى الأعلم أقرب إلى واقع الحكم الإلهي . فعلى رأي البعض أن الفقهاء إنما قاسوا مسألة التقليد في الأعلم بالقضاء على ما علمنا من روايات الترجيع المفقهاء إنما قاسوا مسألة التقليد في الأعلم بالقضاء على ما علمنا من روايات الترجيع المذكورة مع لإعتبار الكشف عن الملاك في الترجيح وأنه الأقرب إلى واقع الحكم الإلهي في المقيس عليه . فلو لا هذا الإعتبار ما تم لهم ما أوجبوه في الأخذ بقول الأعلم (٧٠) . إذ بنوا ذلك على إلغاء الخصوصية ونفي التعبدية وكون الملاك بنحصر في أقوائية الظن والأقربية إلى واقع الحكم الإلهي (٧١) . حتى صرحوا بقولهم من قأن الظن بقول الأعلم أقوى ، وإتباع الأقوى ، ولا أن أقوال المفتين بالنسبة إلى المقلد كالأدلة ، فكما يجب العمل بالدليل

 <sup>(</sup>٦٦) يقول الحوثي بهذا الصدد: قوهذه الرواية وإن كانت سليمة عن المنافشة من حيث السند على كلاطريقي الشيخ - الطومي حواله المساعلي عن المراوية وإن كانت سليمة عن المنافشة من حيث السند على الأولى حسن بن موسى الحنشاب ، وفي الثاني حكم بن مسكين . وذلك الأعما عن وقع في أسائيد كامل الزيارات . على أن حسن بن موسى عن مدحه النجاشي بقوله : من وجوه أصحابنا مشهور كثير العلم والحديث (الإجتهاد والتغليد ، ص ٢٤١) .

<sup>(</sup>١٧) ألحبلسي ، محمد ياقر : بحار الألوار ، ج٢ ، ص ١٩٠٠ .

<sup>(</sup>٦٨) الإجتهاد والتقليد للخوثي ، ص ٤٥ اســـ ٢٤ . .

<sup>(</sup>٦٩) الجنواهر ، ج ٤٠ ، ص 20 . وأنظر : منتهى الأصول ، ج ٢ ، ص ١٣٧ .

<sup>(</sup>۷۰) شوری الفقهاد ، بج ۱ ، ص ۳۲۷سه ۲۲۸

<sup>(</sup>٧١) المبدرالسابق ، ص ٣٤١ .

الراجح يجب تقليد الأعلم ، كما هو واضح من رواية عمر بن حنظلة وغيرها من الروايات الصريحة في ذلك (٧٢) .

وخلاصة الدليل السابق هو أن فتوى الفقيه لما كانت تعد طريقاً إلى الأحكام الإلهية ، وحيث أن فتوى الأعلم أقرب إلى واقع الحكم الإلهي من فتوى غيره لسعة إحاطته وإطلاعه ودقة نظره وقوة تمكنه من الإستنباط بالقياس إلى غيره ؟ لذا يتعين عليه الأخذ بفتواه دون هذا الغير .

ويرد على هذا الدليل هو أن الترجيح في الأقربية لا يقتضي تعين الوجوب بها . فكون الأقرب مفضلاً ومرجحاً على غيره لا يعني بالضرورة أنه يصبح واجباً متعيناً بهذا الإعتبار ، وإلا لوجب على المجتهد أن يرجع إلى من هو أعلم منه عند الخلاف ، مع أن ذلك لا يسوغ له . لذلك إعتبر السيد الخوتي أنه قلم يقم أي دليل على أن الملاك في التقليد ووجوبه هو الأقربية إلى الواقع ، إذ العناوين المأخوذة في لسان الأدلة كعنوان العالم والفقيه وغيرها صادقة على كل من الأعلم وغير الأعلم وهما في ذلك سواء لا يختلفان ، وهذا يكفي في الحكم بجواز تقليدهما (٧٢٠) . فالأقربية عنده لا يتجاوز معناها أن يكون على نحو الأقربية الطبعية والإقتضائية ، وهي تعني أن الأعلم من شأنه أن تكون فتواه أقرب إلى واقع الحكم الإلهي من فتوى غيره من المجتهدين ، وإلا فالأعلم وغيره يمتلكان نفس الحجية بلا فرق (٧٤٠) .

وقد يقال أنه إذا كان العمل بفتوى الأعلم ينبني على الإحتياط باعتباره أقرب إلى واقع الحكم الشرعي ، وبغض النظر عما ورد من الأدلة الشرعية ؛ فإن مصلحة التسهيل يمكن أن تتدخل في جواز العمل بفتوى المفضول .

على أن كثيراً ما تكون فتوى المفضول موافقة لفتوى الأفضل من الأموات ، ويالتالي لا يصح القول أن فتوى الأعلم هي أقرب إلى واقع الحكم الإلهي فعلاً ، خاصة وقد تتدخل أمور فنية وطرق إجتهادية أخرى ربما لا يستسيغها الأعلم بينما يعمل بها من هو دونه ، فتكون فتواه أقرب ، من قبيل أن يستعين المفضول الإلواقع كعنصر من عناصر المساعدة على تحديد الحكم الشرعي ، فإنه بهذه الممارسة قد تكون فتواه أقرب إلى حقيقة الحكم الإلهي مع أنه أقل عمقاً وعلماً من الأعلم (٧٥) .

<sup>(</sup>٧٢) الجواهر ، ج٠٤ ، ص٣٤ . ومستند الشيعة ، ج٢ ، ص٢١٥ . كذلك : الإحكام للأمدي ، ج٤ ، ص٤٥٧ . والموافقات ، ج٤ ، ص٢٤٢ . وفواهم الرحموت ، ج٢ ، ص٤٠٠ .

<sup>(</sup>٧٢) الإجتهاد والتقليد ، ص ١٤٧ .

 <sup>(</sup>٧٤) المصدر السابق ، ص ٤٤ ١ ... ١ ٤٨... ١

<sup>(</sup>٧٥) إن أبسط النماذج التي تشهد على تأثير الواقع في تحديد معرفة الحكم الشرعي هو ذلك المروط بتحديد سن البأس عند المرأة ، إذ الإعتقاد الفقهي يفرق جوهرياً في جانب من جوانب التركيب الطبيعي للخلقة بين المرأة القرشية والعامية ، سيث يجعل من مدة اليأس لدى الأولى تطول على مبدة البأس لدى الأعرى بمقدار لايزيد عن عشر سنين . ومع أن هذا الإعتقاد ب

#### ٤ ـ دليل السيرة العقلائية

وهذا الدليل عبارة عن الرجوع إلى الأعلم عند العلم بالخلاف في جميع الحرف والعلوم، وحيث أن هذه السيرة لم يردع عنها في الشريعة لذا يمكن إستكشاف أنها بمضاة من قبل الشرع . ومنه يُعلم سقوط فتوى غير الأعلم عن الحجية حين المعارضة .

ويعتبر هذا الدليل من أقوى ما إستند إليه دعاة تقليد الأعلم ، بل ذهب البعض إلى إعتبار جميع الأدلة غير ناهضة على المطلوب باستثناء هذا الدليل لوضوح صدقه وخلوه عن المعارضة ، مثلما هو الحال مع السيد الخوتي (٧٦)

كما إعتبر البعض أن إستدلال المشهور بالسيرة العقلائية على وجوب الرجوع للأعلم إنما للاك الأقربية لواقع الحكم الإلهي ؛ رغم إطلاقات أدلة التقليد التي لم تكن خافية عليهم ، ورغم ظهور نص رواية قوأما الحوادث الواقعة فارجعوا فيها إلى رواة حديثنا، والتي هي دالة في صبحة الرجوع إلى مطلق راوي الحديث وكون التقييد بالأعلم خلاف المنساق منها ومن أشباهها من أدلة التقليد ، فما ذلك إلا دليل واضح على أنه بناءهم في الأمارات إنما هو على الطريقية المحضة وأن ما أحرز كونه أقرب للواقع هو اللازم إنباعه . ولولا شدة إرتكاز الطريقية في أذهانهم وينائهم عليها لما رفعوا اليد عن ظهور الأدلة في جواز الرجوع إلى غير الأعلم . . أو لما الحاوا إلى نفي كون هذه المطلقات في مقام البيان من هذه الجهة مع وضوح ظهورها عرفا في البيان ومع كون بعضها عمومات لا مطلقات في مقام البيان من هذه الجهة مع وضوح ظهورها عرفا في البيان ومع كون بعضها عمومات لا مطلقات .

على أنه يمكن مناقشة دليل البناء العقلائي بما نحن بصدده من عدة زوايا كالاتي:

١ ... إنه دليل غير ناهض طالما هناك أدلة معارضة مستمدة من الشرع كما سبق أن عرفنا .

Y ... إنه يتضمن القياس ؛ من حيث أن ما يتعلق بالشريعة أو الدين ليس بالضرورة يكون حاله كحال سائر العلوم والحرف والمهن المادية . فعلى فرض أن السيرة العقلائية تستقبع من يراجع المفضول في الحرف والمهن مع وجود الأفضل وأن ذلك بما أمضاه الشارع ؛ فإنه - حتى مع التسليم بهذا الفرض - لا يدل على أن الشارع يمضي مثل ذلك فيما يخص قضايا الدين ؛ إلا إذا قلنا بالقياس والتعدي من يستبعد هذا الباب إلى ذاك ، مع أن هناك فارقاً جوهرياً بين

معد خريباً باعتباره يضع فارقاً غريفاً لنوع الجنس البشري تبعاً للنسب الليني ا إذا ما إستنينا طاهرتي النبوة والإمامة . . فمع ذلك المؤن القفه إلى يومنا هذا يشهد غياباً ناماً لأي تمرّ قام به الملماء لفحص الواقع والتأكد من الفضية . إذ من السهل إجراء عملية إختبار ومسح إجتماعي لعبنة مختلطة من العاميات والقرشيات ليتبين إن كان هناك فارق ملحوظ فيثبت في كتب الفقه علم لم يكن فيزال منها بتسقيط الروايات التي يرتكز عليها ذلك الإعتقاد (انظر بحثنا المعنون : خطوات على طريق المرجعية الرائلة عمجلة المفكر الجديد ، العدد السابع ، مس ٢٢٣) .

<sup>(</sup>٧٦) الإجتهاد والتقليد ، ص١٤٨ .

<sup>(</sup>۷۷) شوری القفهاء دج ۱ ، ص ۳۲۱ .

البابين ، بحيث لا يستبعد أن نجد مسامحة في أحدهما ما لانجده في الآخر . فمثلاً قد تتعدد الوسائل في المهن لتحقيق المطلوب ، والبناء العقلائي لا يستقبح ذلك ، بينما يختلف الحال في قضايا العبادة من الدين من حيث هي توقيفية ، فلا يجوز مثلاً تبديل الصلاة بعبادة أخرى بحججة أنها أشد تأثيراً على التقرب لله تعالى . لذلك فما يستقبحه العقلاء من الرجوع إلى المقضول مع وجود الفاضل في الحرف والمهن ؟ قد لا يكون مستقبحاً في القضايا الدينية لدى الشارع المقدس (٧٨) . وتظل القاعدة العامة هي ان البناء العقلائي لا يصح اتخاذه دليلاً ما لم يستكشف منه على نحو القطع موافقة الشارع وامضائه ، مثلما أشار الى ذلك الشيخ المظفر (٧٩) .

٣ ــ إن إعتبار القضايا الدينية خطيرة ــ الأمر الذي يستدعي الرجوع إلى الأعلم ـ فيه مبالغة ، ذلك لأنا نعلم أن الشارع يسمح بالإلتزام بقاعدة عدم العسر والحرج فيما لو أدت عمارسة تلك القضايا إلى أضرار معينة حتى لو لم تكن خطيرة ، فهذا التيسير يتنافى مع إدعاء الخطورة في الأحكام على وجه الشمول والإطلاق ، لذلك فالحال يختلف مع ما يحصل بالنسبة إلى البناء العقلائي في القضايا الخطيرة ، وبالتالي هناك فرق كبير بين هذا البناء وبين سلوك الشارع نظراً لتفاوت قيمة القضايا لديهما . بدليل أن الأصوليين يقرون أن المخالفة القطعية لواقع الحكم الإلهي لا تدل أحياناً على الحرمة ؛ كما لو غير المجتهد رأيه أو عدل المقلد إلى الأخذ برأي مرجع آخر لعذر ما (١٠٠) ، بل بنظر البعض أن الإقدام على ما يحتمل أن تكون منه مخالفة ذلك الواقع قد يحسن ، بل وقد يكون لأجل مصلحة تزيد على مصلحة إدراك الواقع الذكر ، وبالتالي تتحول المفسدة الناتجة من المخالفة إلى الحبوبية أو الوجوب بفعل المصلحة الراجحة ، «فلا يصح إطلاق الحرام على ما فيه المفسدة المعارضة بالمصلحة الراجحة عليه ما ما

٤ ــ قد يقال أن البناء العقلائي لا يخدم المدعى أحياناً ، من حيث أن الناس ربحا يقدمون إلى المفضول في القضايا الهامة ولا يستقبحون ذلك رغم العلم بالخلاف مع الأفضل ، وذلك إذا مــا كان المفضول لا يقل عن الأفضل بدرجة كبيرة ، من حيث أنهما معاً من أهل

 <sup>(</sup>٧٨) بهذا الصدد يقول صاحب (تحليل العروة) بمحث الإجتهاد والتقليد : ص ٢٠ ١٠٠٠) : (إن الإرتكاز في أمر الدين والشرائع
 ضير الإرتكاز في سائره ، ولذا لا يجروز أخد الدين عن مطلق من صرف الدين : بل لا بد من الإيمان وخيره من الوثلقة ،
 قالإرتكاز الصرف لا يكفى في تحصيل الإطمئنان في العمل به كما لا يخفى على المتأمل المتعمق؟ .

<sup>(</sup>٧٩) اصول الفقه ، ج٢ ، ص ١٧١ .

 <sup>(</sup>٨٠) قرائد الأصول آج ١ ۽ ص ٤٠٠ .

<sup>(</sup>٨١) المصادر السابق أنج ١ ، ص ١٧٠ و٤٦ .

الإختصاص ولهما القدرة التامة على ممارسة ما يعالجانه رغم التفاوت المحدود الذي إفترضناه . ففي مثل هذه الحالة لايظن أن البناء العقلائي يستقبح متابعة المفضول وترك الأفضل مع العلم بالخلاف بينهما .

٥ ــإن الاعتمام بتوظيف الدليل العقالاي جاء لدى المتأخرين بعد الشيخ الانصاري كتعويض لما ادركه هؤلاء من عدم حصول الادلة المعتبرة على المسلمات التي كانت مقبولة لدى القدماء الأوائل. وهو امر قد كشف عنه الامام الصدر في عصرنا الحالى (٨٢). فقد أوضح هذا الامام عملية التدرج التي انتهى اليها الفقهاء مرحلة بعد اخرى حتى افضى بهم الأمر حديثاً الى توظيف الدليل العقلائي للحفاظ على المسلمات التي خلفها المتشرعة من الأسلاف. ففي بداية الامر رغم أن المتأخرين من الفقهاء لم يجدوا الادلة الصناعية على جملة من القضايا الفقهية التي التزم بها القدماء الاوائل ؛ الاانهم لم يتجرأوا على الاعتراض عليها ، وإنما عدوها من المسلمات المقبولة والموروثة عن الاسلاف، والتي لاغني عنها ، اذ القناعة لديهم انها لم تصدر عن الاوائل الاوعليها ما يكفي من الدليل الشرعي وإن لم يعرف هذا الدليل في حد ذاته . لهذا فلأجل تسديد هذه الشغرة من الجهل بنوع الأدلة المعتمدة ؛ فقد تطلب الامر ايجاد بعض الغطاء الاصولي الذي يحفظ لتلك المسلمات مكانتها وضرورتها ، فنشأت على ذلك قواعد اصولية كافية غرضها الحفاظ عليها ، وهي عبارة عن قواعد حمجية الشهرة والاجماع المنقول وانجبار الخير الضعيف بعمل الاصحاب ووهن الخبر الصحيح باعراضهم عنه . كذلك انهم قاموا بتعميم فقاعدة انجبار السند بعمل الفقهاء لتشمل انجبار الدلالة بفهمهم، ، مثلما هو حاصل في بعض كلمات الشيخ الانصاري الذي لم يعمل باطلاق أخبار القرعة ققاتلاً : إننا نعمل بهذه الاخبار في كل مورد عمل به الاصحاب ، ولا نعمل بها في كل مورد لم يعملوا بها» .

ولم يتوقف الأمر عند هذا الحد فحسب ، وانما تطور إلى صورة اخرى لاحت الاعتراض على تلك القواعد التي تم تأسيسها وتوظيفها لأجل المحافظة على المسلمات . فالشيخ الاتصاري الذي رأيناه قبل قليل يعمل بفحوى تلك القواعد على صعيد الفقه ؛ لم يشأ الاقرار بها على صعيد الاصول (AY) . وربما يكون هو أول من قام بنقدها والاعتراض عليها مبدئيا . وكذا فعل من تلاه من الاصوليين ، حيث تم طرح كل من حجية الشهرة والاجماع المنقول ،

<sup>(</sup>٨٢) أعتملنا في هذه الفقرة على ما حوره ألسيد كمال الحيدري لتقريرات الامام الصدر . انظر مقاله المعنون : مرتكزات أسلسية في الفكر الاصولي للشهيد الصفر ، فضايا اسلامية ، العدد؟ ، ص٢٢٧... ٢٤ .

<sup>(</sup>AT) كتميير عن حل هفا التردد فقد سبق فلشهيد الثاني أن صرح قائلاً : العمل بخلاف ما عليه الشهور مشكل ، والأعدّ يقولهم من دون دليل أشكل (فقه الامام جعفر الصادق ، ج ١ ، ص ٢٠) .

وناقشوا بخصوص قاعدة انجبار الخبر الضعيف بعمل الأصحاب . ثم تطور الأمر الى ان قام الفقهاء المعاصرون برفض التحويل على تلك القواعد في المسائل الفقهية . ويظهر هذا الاثر بارزاً لدى السيد الخوثي . اذ كان اعتراض الشيخ الانصاري ومن تبعه لا يتعدى الطرح الاصولي ، أما مبانيهم الفقهية فلم تتأثر بذلك ، ولم يحدث أي رد فعل عما أسسوه على الصعيد الاصولي . اذ ظلت هذه المباني محافظة على تلك القواعد ، وهو أمر لا تفسره غير الاعتبارات النفسية . أما لدى الفقهاء المعاصرين فقد كانوا على اتساق من حيث هدمهم لتلك القواعد ، لا فقط بحدود المباني الاصولية ، وأغا كذلك بما انعكس عليها من المباني اللقهية ، لكنهم وكتعويض لهذا الهدم احتاجوا الى بناء جديد يؤمّن لهم الحفاظ على المسلمات التي خلفها السلف . الأمر الذي جعلهم بجدون في السيرة العقلائية ضالتهم المنسودة . فأصبح هذا الذليل في العصر الحالي رائجاً بما لم يسبق له مثيل من قبل ، ويظهر الني كان يعول عليها صابقاً لاثبات المسلمات والمرتكزات الفقهية من امثال الاجماع المنقول التي كان يعول عليها سابقاً لاثبات المسلمات والمرتكزات الفقهية من امثال الاجماع المنقول عوض بالسيرة عن مثل هذه الادلة في كثير من المسائل التي يتحرج فيها الفقيه الخروج عن وقرى القدماء من الاصحاب او الأراء الفقهية المشهورة « فيها الفقيه الخروج عن فتاوى القدماء من الاصحاب او الأراء الفقهية المشهورة « فيها الفقيه الخروج عن فتاوى القدماء من الاصحاب او الأراء الفقهية المشهورة « المنال التي يتحرج فيها الفقيه الخروج عن فتاوى القدماء من الاصحاب او الأراء الفقهية المشهورة « المنال التي المنال المنال التي المنال المنال التي المنال التي المنال المنال المنال النال المنال المنال المنال النال المنال المنا

ويهذا يتضح ان منشأ استخدام هذا الدليل وكذا سائر القواعد الاصولية التي مرت علينا لا يخرج عن الاعتبارات النفسية التي انتابت اذهان المتأخرين والمعاصرين كما كشف عنها الامام الصدر.

## ٥ ـ دليل الأصل العملي

وتقرير هذا الدليل هو أنه لوكان هناك علم إجمالي منجز بوجود الحجية في الفتوى إجمالاً مع حصول شك دائر بين الحجية التعينية والتخبرية ؛ ففي هذه الحالة يقتضي العقل الأخذ بما يحتمل تعينه ، وذلك فيما لو إستند إحتمال التعين إلى أقوائية الملاك في أحدهما ، كما في الأعلمية ، حيث أن الملاك هو العلم والفقاهة ، والأصل يقتضي التعيين ؛ باعتبار أن العقل يستقل بلزوم الأخذ بما يحتمل تعينه ؛ للعلم بأنه معذر على كل حال ، بينما معذرية الآخر غير محرزة (٨٠٠) . لذلك فالأمر مأخوذ على سبيل الإحتياط ، لأن المصلحة في إتباع

<sup>(</sup>At) يحرث في علم الأصول ، ج1 ، فصل حجية السيرة ، ص ٢٢٣ . كذلك مرتكزات أساسية في الفكر الاصولي للشهيد العسدر ، نفس المعطيات السابقة ، ص ٢٤٠ .

<sup>(</sup>٨٥) الإجتهاد والتقليد للخولي ، ص٤٨ ١.٤٩.١ و ٢١ .

فتوى الأعلم إما هي مساوية لفتوى غيره أو أنها أزيد منها ، وعليه يتعين العمل على طبق فتوى الأعلم (٨٦٠) . في حين أن العمل بفتوى الغيير لما كان مشكوكاً به ؛ لذا تنطبق عليه القاعدة الأصولية القائلة : (الشك في الحجية يساوق القطع بعدمها)(٨٧) .

ويعتمد الإحتياط الواجب في هذا الدليل على كون العقل يستقل بقاعدة لزوم دفع الضرر المحتمل بمعنى العقاب (٨٨). ويغض النظر عما يمكن أن يناقش في هذه القاعدة من حيث أنها تتعارض مع قاعدة قبح العقاب بلابيان ؛ فيما لو إفترضنا أن البيان الناقص والحجمل هما كعدم البيان إذا ما كانا صادرين عمن بقدرته إيصال البيان المفصل دون تكلف ، الاأن يقال أن بعث البيان الحجمل لا يخلو من حكمة وفوائد تقتضبها حركة الإجتهاد وتطوره (٨٩). . لكن بغض النظر عن ذلك فإن صحة الأصل والتعويل على الإحتياط إنما يتم فيما لو لم يكن هناك دليل في القبال ، أما مع وجود الدليل فالأصل العملي لا يعارضه .

يضاف إلى أنه يمكن أن يجاب باعتبار آخر من منطق تعبدي ، وذلك بالإستناد إلى نفس قاعدة (الشك في الحجية يساوق القطع بعدمها) ؛ من حبث أن تقليد الأعلم وإن كان معذراً على أي حال إلا أنه يشك في وجوبه ، وبالتالي فإن الشك في هذا الوجوب يساوق القطع بعدمه ، عما يعني جواز تقليد المفضول . ولا يصح أن يقال نفس الشيء بخصوص تقليد الآخر ، لأن الأصل هو جواز الرجوع إلى العالم والخبير وأن فتواه حجة بغض النظر عن الأعلمية ، لكن ورود الأعلمية جعل الشك يتعلق بوجوب إتباع الأعلم .

فمن الواضح أنه في هذه الحالة لم يعد الرجوع في الأساس إلى حكم العقل المنبئي على الطريقية وأقوائية الملاك حتى يقال أن حكمه هو لزوم الإحتياط ، بل نحن إزاء شك وتردد يستند إلى جهة تعبدية . ذلك أن إتباع العالم بغض النظر عما إذا كان فاضلاً أو مفضولاً قد جاء على لسان الشارع ، وهو أصل ، أما إتباع الأعلم فوجويه أمر زائد مشكوك به ، الأمر الذي يجعل من الحكم قائماً على البراءة لا الإحتياط . ومن المعلوم أنه سواء بهذا الإعتبار أو بإعتبار الحكم العقلى المستند إلى الطريقية فإنه تصدق القاعدة الأصولية الآنفة الذكر .

<sup>(</sup>٨٦) المبدر السابق ، ص ١٥٧ .

<sup>(</sup>٨٧) للصدر السابق ، ص ١٥١ .

<sup>(</sup>٨٨) نفس المبدر والمنفحة .

<sup>(</sup>٨٩) بهذا العدد يحتمل الشيخ البحرائي أن تكون حكمة تعبدنا بالتوقف في الشبهات هو للإبتلاء والإختبار فوهو السر في نصب جميع الشبهات وإنزال الآيات المتشابهات وخلق الشياطين والشهوات ، بل أنت إذا تأملت في وجوه التكليفات رأيتها كلها من ذلك القبيل ، وإلا فإن الله سبحانه قادر على أن ينزل جميع الأحكام التي تحتاج إليها الأمة في القرآن بدلالات واضحة تطعية خالية من المعارض ، بحيث لا يختلف فيها من نظر فيه ، وكذا كان رسول الله (ص) قادراً على تأليف كتاب كذلك ، بل كل و إخد من المعارض ، بوصف : الدر النجفية ، ص ٣٠) .

لكن السؤال هو أيهما يرجح على الآخر عند الشك والدوران ، فهل الأصل التعويل على الطريقية وترجيحها على التعبدية ، أم العكس هو الصحيح؟ فمن المعلوم أن هناك خلافاً بين الأصوليين ؛ حيث بعضهم رجح الأولى ، بينما ذهب البعض الآخر إلى إعتبار الثانية هي الأصل . ونرى أن ذلك لا يخلو من تفصيل ، إذ لو كانت الحيثية التعبدية تمتلك ظناً قوياً معتبراً فإنها تكون مرجحة على منافستها ، كما هو الحال في مسألتنا المطروحة . وعلى العكس فيما لو لم تمتلك الظن القوي ، كما هو الحال مثلاً فيما جاء من المرجحات المنصوصة للأخبار ؛ كالوثوق والشهرة وموافقة الكتاب والسنة ومخالفة العامة . فقد قيل إنه لا يد من التوقف على ما هو منصوص في الترجيح بين الأخبار ، كما ذهب إلى ذلك الإخباريون وبعض الأصوليين مثل صاحب (كفاية الأصول)(٩٠٠ . وقيل في القبال إنه يجوز التعدي إلى غير تلك المرجحات وذلك حسب منهج الطريقية في الكشف عن كل ما يوجب الأقربية إلى واقع الحكم الإلهي ، وهو المنسوب إلى جمهور الأصوليين (٩١٠) . وهذا هو المرجع على الحيشية التعبدية ، وذلك بإعتبار أن قيمة إحتمال صدق هذه الأخيرة ليست قوية ، إذ ليس في أخبار الترجيح ما ظاهره الحصر ، ولا من المتصور أن تكون هناك علة وحكمة وراء هذا الفرض ليقتضي البناء على التعبدية . في حين إنه بحسب منطق الطريقية فإن العلة معلومة وواضحة وليس من المتوقع أن يعارضها الشارع مادامت الحكمة من ذلك هو الكشف عن الحكم الحقيقي ، وهو أمَّر لايتوقف على التعبدية بإعتباره أمراً عقلياً يحمل ملاكه بذاته ، بل يلاحظاً أن أخبار الترجيح ذاتها تشير إلى تلك الحكمة بشكل أو بآخر ، الأمر الذي يعنى أنها وردت للتقرير لاللتأسيس (٩٢) .

# ج ـ المرجعية وشرط الرجولة

إستدل الفقهاء ببعض الأدلة التي تفيد عدم جواز الرجوع إلى المرأة في التقليد وكذا مثله في القضاء والزعامة العامة . فمن ذلك إعتماد الفقهاء على مشهورة أبي خديجة الذي نقل عن الإمام الصادق قوله : (إياكم . . أن تحاكموا إلى أحد من هؤلاء الفساق ، إجعلوا بينكم رجلاً قد عرف حلالنا وحرامنا فإني قد جعلته عليكم قاضياً ، وإياكم أن يخاصم بعضكم بعضاً إلى السلطان الجائرة ، فهي دالة على أخذ الرجولة في باب القضاء ، وحيث أن منصب الفتوى ليس بأقل مستوى من القضاء ، فهو إن لم يكن أرقى منه فإنه في مستواه ، إذ القضاء

 <sup>(</sup>٩٠) كفاية الأصول ، ص٩٠٥ وما بعدها . كما انظر : المظفر ، محمد رضا : أصول الفقه ، ج٣٠ ، ص ٢٦١ .

<sup>(</sup>٩١) قرائد الأصول ، ج ٢ ، ص ٧٨٠ ... ٧٨١ . وأصول الفقه للمظفر ، ج ٣ ، ص ٢٦٦ . ٢٦٣ .

 <sup>(</sup>٩٣) النظر بصند ذلك الأنجار الواردة في باب وجوه الجمع بين الأحاديث الختلفة وكيفية العمل بها ، في تظومائل ، ج١٨ ، أبواب صفات المقاضي ، باب ٩ ، ص ٧٥ وما بعدها .

حكم بين إثنين أو جماعة رفعاً للتخاصم ، بينما الفتوى حكم كلي يبتلي به عامة المسلمين ، لذا فإن الرجولة تكون معتبرة في باب الفتوى بالأولوية .

ولوحظ على هذه الرواية هو أنها لا دلالة لها على أخذ عنوان الرجولة كشرط في القضاء لمجرد ذكر الإجعلوا بينكم رجلاً ، فمن الواضح أن الرواية كانت بصدد وضع حكم في قبال ما يحاكم به الآخرون إلى أهل الجور ، وحيث أن المتعارف في القضاء هو جنس الرجولة ، فإن أخذ هذا العنوان إنما هو من باب الغلبة لا من جهة التعبد ، خاصة وأن الرواية ليست بصدد تحديد الحكم بالنسبة للجنس ، وليس هناك ما يدل على قصد التعيين . يضاف إلى أن الرواية جاءت بخصوص القضاء فالتعدي إلى باب الفتوى يعد من القياس المفتقر إلى إتحاد المناط ، واذا كنا نجد لدى المتأخرين من الاتجاه الشيعي توظيفاً للقياس بتحديد الحكم في شرط الذكورة من موضوع القضاء الى موضوع الفتوى ؛ فان الحال لدى البعض في الاتجاه السني ينعكس ، حيث القياس من الفتوى الى القضاء ، وان النتيجة فيه منعكسة كذلك ، أي أنها ليست لصالح الشرطية وانما لصالح نفيها . فقد ذهب الامام الطبري الى ان الذكورة ليست شرطاً في القضاء لأن هذا الأخير هو كالافتاء لا يشترط فيه الذكورة (٩٢) .

كما إستدل الفقهاء بمقبولة عمر بسن حنظلة ، إذ ورد فيها: اينظران من كان منكم من قد روى حديثنا ونظر في حلالنا وحرامنا وعرف أحكامنا . . ، ، وهي على ما عرفنا ضعيفة السند ، كما أنه لادلالة لها على المقصود بمشل ما سبق بخصوص رواية أبي خديجة .

ومثل ذلك يمكن أن يُستدل بما جاء عن النبي (ص) قوله : الإيفلح قوم وليتهم إمرأة ، وفي حديث آخر : الاتتولى المرأة القضاء ، وأيضاً ما جاء في وصيته لعلي بقوله : الاعلي ليس على المرأة جمعة . . . والاتولى القضاء ، كذلك ما جاء في كتاب (الإختصاص) لرواية مرسلة عن إبن عباس عن النبي (ص) أنه قال : خُلقت حواء من آدم ، ولو أن آدم خُلق من حواء لكان الطلاق بيد النساء ولم يكن بيد الرجال ، وحين سُثل النبي هل أنها خُلقت من كله أو من بعضه فإنه أجاب : "بل من بعضه ، ولو خلقت حواء من كله لجاز القضاء في كله أو من بعضه فإنه أجاب : "بل من بعضه ، ولو خلقت حواء من كله لجاز القضاء في النساء كما يجوز في الرجال ، وما جاء في نهج البلاغة عن الإمام علي أنه قال : «النساء نواقص الإيمان ، نواقص الحظوظ ، نواقص العقول ، كذلك قوله : إياك ومشاورة النساء فإن رأيهن إلى أفن . . » (١٠) .

<sup>(</sup>٩٣) زيدان ، عيد الكريم : تظام القضاء ، ص ٣١ .

<sup>(92)</sup> الوسائل «ج١٨ ، أبواب صفات القاضي «باب ٢ » ص٦ ، ومستدرك الوسائل » ج١٧ ، أبواب صفات القاضي «باب ٢ » ص ٢٤١ ، والجواهر » ج ٢ ، ص ١٤ ، وتهيج البلاغة « شعلية رقم ٨٠ ، ص ١٠٥ ، كذلك ص ٤٠٥ .

والملاحظ أن جميع هذه الروايات بغض النظر عن سندها لاتتعلق بالفتوي ، إذ أنها جاءت بخصوص الولاية والقضاء ، وبعضها لا دلالة لها على حرمة التولي .

علماً أننا نجد خلافاً في الوسط السني حول شرط الذكورة في القضاء وإن أجمعوا على هذا الشرط في الامامة الكبرى . فقد ذكر ابن رشد الحفيد بأن الفقهاء "اختلفوا في اشتراط المذكورة ، فقال الجمهور : هي شرط في صحة الحكم . وقال ابو حنيفة : يجوز ان تكون المرأة قاضياً في الاموال . وقال الطبري : يجوز ان تكون المرأة حاكماً على الاطلاق في كل شيء . . فمن رد قضاء المرأة شبهه بقضاء الامامة الكبرى ، وقاسها ابضاً على العبد لنقصان حرمتها ، ومن اجاز حكمها في الاموال فتشبيها بجواز شهادتها في الاموال . ومن رأي حكمها نافذاً في كل شيء قبال : ان الاصل هو ان كل من يأتى منه الفيصل بين الناس فيحكمه جبائز الاما خصصه الاجماع من الامامة الكبرى الأمام الكبرى الفيصل بين الناس فيحكمه جبائز الاما الحديث النبوي هما افلح قوم ولوا أمرهم إمرأة الله . . قوايضاً فان القاضي يحتاج الى مخالطة الرجال من الفقهاء والشهود والخصوم ، والمرأة في الاصل ممنوعة من المخالطة التي لا ضرورة المنا . وقد اعتبر ابن حزم ان الحديث المذكور دال على الخلافة لا القضاء ، وروي ان عمر بن المنطاب ولى الشفاء موهي إمرأة من قومه – السوق (٩٦) .

## رأي الخوئي في الموضوع

وعلى رأي السيد الخوثي أن مقتضى إطلاق الأدلة الشرعية والسيرة المقلائية عدم الفرق بين النساء والرجال . لكن مع هذا فإنه عد الرجولة شرطاً في المزجع دون أن يسوغ تقليد المرأة ، وذلك إستناداً إلى ما أطلق عليه بمذاق الشارع من حيث أن الوظيفة المرغوبة للنساء هي التحجب والتستر وتصدي الأمور البيتية دون التدخل فيما ينافي تلك الأمور ، في حين الأن التصدي للإفتاء بحسب العادة بعل للنفس في معرض الرجوع والسؤال لأنهما مقتضى الرئاسة للمسلمين ، ولا يرضى الشارع بجعل المرأة نفسها معرضاً لذلك أبداً ؛ كيف ولم يرض بإمامتها للرجال في صلاة الجماعة ، فما ظنك بكونها قائمة بأمورهم ومديرة لشئون يرض بإمامتها للزعامة الكبرى للمسلمين ، وهو قد إعتبر ذلك مرتكزاً قطعياً في أذهان المتشرعة يقيد إطلاق الأدلة الشرعية ويردع عن السيرة العقلائية الجارية في رجوع الجاهل إلى المتص رجلاً كان أم إمرأة (٢٧) .

<sup>(</sup>٩٥) ابن رشد : بداية الحبتهد ونهاية المقتصد ، ج٢ ، ص ٤٦٠ . وانظر ايضاً : الماوردي : الاستكام السلطانية ، ص ٨٣.

<sup>(47)</sup> نظام القضاء ، من 24 . 21 .

<sup>(</sup>٩٧) الإجتهاد للخوي ص٢٢٦ . تجدر الإشارة إلى أن هناك عدداً قليلاً من الفقهاء ذهبوا إلى جواز تقليد المرأة وعدم إعتبار الرجولة شرطاً في التقليد . فقد ذكر المرحوم السيد محسن الحكيم أن إعتبار الرجولة اليس عليه دليل ظاهر غير دعوى يـ

لكن من الواضح أن ما أفاده الخوئي ليس صحيحاً بالمرة . فمن جهة إنه لو سلمنا بالدليل الذي قدمه لكان تحريم الرجوع الى المرأة في الإفتاء مقتصراً على المقلدين من الرجال دون النساء ، مع أنه حرم ذلك كلياً . أما من جهة أخرى فهو أن الرجوع إلى المرأة في الإفتاء ليس فيه أي أثر من الآثار المضادة للستر والتحجب ، وإلا لكنا نعد الإتصال بالنساء لقضاء أغراض مشروعة ؛ مثل الرجوع إلى المعلمة أو الطبيبة حراماً . كيف وقد إشتهرت العديد من النساء في زمن النبي بمشاركتهن على مسرح الحياة الإجتماعية ، ومنهن اللواتي شاركن في الحروب التي خاضها النبي لأجل تضميد الجرحي؟ ا(٩٨) .

على أن عمل المرأة في سلك المرجعية لا يُضاد وظيفتها الأساسية المتعلقة بتدبير المئزل ، إذ ليس كل النساء من تفكر أن تكون من المراجع ، مثلما ينطبق الحال على الرجال ، والإستثناء لا يكون مزاحماً للقاعدة العامة ، مادمنا نعلم أن عمل المرأة خارج المنزل ليس في حد ذاته حراماً ، وأن الرجوع إليها في السؤال والإستفسار والحديث إن لم يكن فيه أثر من آثار الفساد ليس فيه حظر شرعي هو الآخر . فكيف إذا ما كانت المرأة في سن كسن الشيخوخة اللي هو الغالب في المراجع ؛ فأي أثر لذلك على هتك الستر والحجاب؟ ا

ولايُستبعد أن تكون وجهة النظر هذه متأثرة بالأعراف والتقاليد التي سادت مدة طويلة ، خاصة أن الظروف التاريخية والإجتماعية كان لها دور هام في إضعاف شأن المرأة وإظهارها بمظهر سلبي يصل أحياناً إلى جعلها بموضع شبيه بالبهيمة كدلالة على غريزتها وغباوتها في الوقت نفسه (٩٩) .

إنصراف إطلاقات الأدلة إلى الرجل وإختصاص بعضها به . لكن لو سلم فليس بحيث يصلح وادعاً عن بناه العقلاء . وكانه لللك أفتى بعض الهققين بجواز تقليد الأثنى والخنثى؟ (مستمسك العروة الوثقى وج ١ ، ص ٣٤) . كما صرح السيد الشيرازي بأن في إشراط الرجولة خلاف ، إذ إستدل من قال بجواز تقليد الأثنى والخنثى بالإطلاقات والعمومات وعموم بناه الشيرازي بأن في إشراط الرجولة خلاف ، إذ إستدل من قال بجواز تقليد الأثنى والخنثى بالإطلاقات والعمومات وعموم بناه المقلاء من غير وادع (الإجتهاد والتقليد ، ضمن موسوعة الفقه : ج ١ ، ص ٢١٣س١١٧) . كما أن صاحب (العناية) صرح يعدم وجود ما يدل على إعتبار الرجولة - فضلاً عن طهارة المؤلد والبلوغ - في للرجعية ، لكنه مع ذلك أحد بالإحتياط بدعوى تسالم الأصحاب عليها (عتاية الأصول ، ج ٢ ، ص ٣٩٣ و ٢٩٤) . وفي الوقت الحاضر ذهب السيد محمد حسين غضل الله إلى جواز تقليد المرأة (انظر : المسائل الفقهية ، ص ٢١) . كما ذهب الشيخ محمد مهدي شمس الذين إلى مثل فضل الله إلى جواز تقليد المرأة الأهلية التامة لتولي والسة الدولة والسلطة السياسية وكل ما يصلح له الرجل (انظر الحوار مع شمس الذين ، في : صحيفة صوت العراق ، العدد ١٧١) .

<sup>(</sup>٩٨) لا يد من الاشارة الى انه لا يصبح التسليم بما أتجه اليه الفقهاء الذين اعتبروا الخفطة في مشاركة النساء في الحروب التي خاضها النبي الاكرم (ص) وتضميدهن لجروح الحجاهة على كان لوجود الحاجة الماسة . ذلك انه لو صبح هذا الامر لظهر هناك نهي عن المشاركة عند ارتفاع الحاجة ، منع انه لا يوجد مثل هذا النبي رخم التضخم الملحوظ في تزايد اعداد الجماعة الاسلامية عبل الفتح وبعده (يمكن التأمل في النصوص المتضافرة للمشاركة النسوية الانفة الذكر ، وذلك في : زيدان ، عبد الكريم ؛ المفصل في أحكام المراة ، ج ١٩٨٤ وما بعدها) .

<sup>(</sup>٩٩) فعلى سبيل المثال انظر الى ما ذكره الفخر الرازي في تفسيره لقوله تعالى : ﴿وَمِنَ آبَاتِه أَنْ حَلَقَ لَكم من أنفسكم أزواجاً تصكنوا اليها وجعل بينكم مودة ورحمة ، إن في ذلك لأيات لقوم يتفكرون﴾ الروم/ ٢١ ، حيث يقول : ﴿قوله ﴿خلق لكم﴾ عد

على أن المهم هو أننا لانجد تصريحاً من قبل الشارع الإسلامي يدين المرأة على مزاولتها للنشاط الذي يخرج عن حدود المنزل ؛ فلم يحرّم خروجها ولا إتصالها بأخيها الرجل ولا صلاتها معه في مسجد واحد . أما عدم جواز إتتمام الرجال خلفها في الصلاة فقد يعود ذلك إلى أن حركاتها لا تليق بالمقام أمام الرجال ، أو يعود إلى فارق القيمومة التي يمتاز بها هؤلاء عليها ، أو أنه أمر تعبدي لا نعلم سببه كلياً . وهو أمر يختلف عن حالة الرجوع إليها من أجل الإستفادة منها في المسائل الشرعية مثلما تجوز شهادتها ، خاصة إنه في الوقت الحاضر أصبحت هناك وسائل متعددة تُغني الرجوع إليها مباشرة في الغالب ، لذلك لا مجال للقياس بين الصلاة وبين منصب الإفتاء والقضاء . أما القيادة العامة فربما الأمر فيها يختلف بعض

أخيراً تجدر الإشارة إلى أن الخوئي قد إعتبر جملة من القضايا ليس عليها دليل سوى ما أطلق عليه بمذاق الشارع المرتكز في أذهان المتشرعة ، كان منها ما يتعلق بشرط الإيمان الذي يعني أن يكون المرجع إثنا عشرياً خالصاً . إذ اعتبر أن المستفاد من ذوق الشارع أنه لا يرضى بزعامة غير المسلم والمؤمن ، ويبدو أنه يقصد به روح الشريعة الذي يتبين من خلال الاستقراء العام لها .

# ثانياً ، الشروط الخاصة بالمقلّد ومناقشتها

قلنا في السابق أن هناك نوعين من الشروط التي يُعتقد أنها تحقق مصداقية صحة التقليد ؛ أحدهما يتعلق بالمرجع وقد تحدثنا عنه ، أما الآخر فهو يتعلق بالعامي على ما سنبحثه الآن . . بنظر العلماء أن أهم شرط معرفي لابد أن يتوفر لدى المقلد كي يصح تقليده هو أن يكون مجتهداً في قضية تقليده ، فبدون إجتهاده يصبح تقليده قائماً على التقليد ومن ثم التسلسل أو الدور وهو باطل ، الأمر الذي يتعين عليه الإجتهاد (۱۰۰۰) . لكن كيف يمكن أن يكون المقلد عن مجتهداً وهو لا يسعه الإجتهاد؟ هذا ما حاول العلماء الجواب عنه بصورة لا تخرج المقلد عن صحة تقليده ولا تدخله في زمرة المجتهدين . فقد ذكر البعض أن هناك ركيزتين سهلتين يستند

دليل على أن النساء خُلفن كخلق الدواب والنبات وغير ذلك من المنافع ، كما قال تعالى ﴿خاق لكم ما في الأرض﴾ وهذا
يفتضي أن لاتكون مخلوقة للعبادة والمتكليف ، فنقول خلق النساء من النعم علينا ، وخلفهن لنا وتكليفهن لاتمام النعمة
علينا ؛ لا لتوجيه التكليف تحوهن مثل توجيهه البنا ، وذلك من حيث النقل والحكم والمعنى . أما النقل فهذا وغيره ، وأما
الحكم فلان المرأة لم تكلف بتكاليف كثيرة كما كلف الرجل بها . وأما للعنى فلان المرأة ضعيفة الحلق سخيفة ، فشابهت
الصبي ، لكن الصبي لم يكلف ؛ فكان يناسب أن لا تؤهل المرأة للتكليف ، لكن النعمة علينا ما كانت تتم إلا بتكليفهن
لشخاف كل واحدة منهن العلاب فتنفاد للزوج وقتنع عن الحرم ، ولو لا ذلك لظهر الفسادة (التفسير الكبير ، ج ٤٤) ،

<sup>(</sup>١٠٠) أَنظر مثلاً :منتهى الأصول ، ج ٢ ، ص ٦٣٥ . ومستمسك العروة الوثقى ، ج ١ ، ص ٤١\_١. .

إليهما المقلد في تقليده ، وهما لم يأتيا عن طريق التقليد حتى يقال أن تقليده باطل . الأولى ما هو مرتكز في الذهن أو البناء العقلائي من رجوع الجاهل إلى العالم أو المختص ، كما يلاحظ في مختلف الصنايع والحرف . أما الثانية فهي دليل الإنسداد ، وتقريبه هو أن كل مكلف يعلم بشوت أحكام إلزامية في حقه ، كما يعلم أنه غير مفوض في أفعاله بحيث له أن يفعل ما يشاء ، وبالتالي فإن عقله يستقل بلزوم الخروج عن عهدة التكاليف الواقعية المنجزة بعلمه ، وليس أمامه إلا الإجتهاد أو التقليد أو الإحتياط ، لكن العامي ليس بوسعه الإجتهاد ، كذلك فإن الإحتياط غير ميسور له لعدم تمكنه من تشخيص موارده ، لذلك يتعين عليه التقليد للحصرالأنف الذكر(١٠١). ولو تجاوزنا ما نعتقده من أنه لا يوجد حصر في الحصر المذكور ك ما سنرى . . وتساءلنا : مإذا يكون الحال لو إلتهفت المقلد وشك في صحة تقليده للمجتهدين ، بأن سمع بعض الطوائف الإسلامية تحرم التقليد وتدعى أن طريقتهم توصل إلى العلم ، خاصة وأن طريقة أهل الإجتهاد والتقليد تقوم على مرتكز يفضي إلى الظن . . فهل يا ترى يصح تقليده لهؤلاء أم لأولائك ، أم أنه يجتهد إجتهاداً يخرجه عن حضيرة البناء العقلائي - حيث لاعلاقة له بذلك في مثل هذه الحال - ويدخله في حضيرة أهل الإجتهاد ولو بالمعنى الذي يعم كلا الإتجاهين الحبوزين والحرمين للتقليد؟ لكن حيث فرضنا أنه مقلد لا يسعه الإجتهاد كما هو الحال في أغلب الناس ، فإن مصيره على هذا الفرض يصبح قلقاً لا يجد من يحكم له بصحة إتباع أيُّ من الفريقين ، خاصة إذا ما كان ملتفتاً إلى قوة الإختلاف الدائر بينهما . في حين كنان بأمكانه أن يسلك طريقاً أخرى ليست هي على نحو الإجتهاد المصطلح عليه ولاعلى نحو التقليد ، بل بإتباع النظر في الأدلة والأعد بالراجح منها حسب

كما أن من الشروط التي وضعت على عائق المقلّد هو أن لا يكون تقليده إلا للمجتهد المتصف بشروط الأعلمية والحياة والرجولة ، بما يعني أن تقليده لا يصبح ما لم يكن المقلّد عارفاً بصبحة هذه الشروط ، الأمر الذي يقتضي إجتهاده (١٠١٠) ، رغم أنها توضع كفتاوى ضمن الرسائل العملية للتقليد تسامحاً .

فبخصوص تقليد الأعلم ذكر الكثير من المتأخرين أن هذا التقليد يأتي فيما لو علم المقلد أن هناك خلافاً بين العالم والأعلم ، لهذا فإن عليه الركون إلى الأعلم طبقاً للإجتهاد المنبني على المرتكز العقلائي من رجوع الجاهل إلى الأعلم في المسائل الهامة وقبح الإعتماد على

<sup>(</sup>١٠١) الإجتهاد والتقليد للخوثي ، صن ٨٤..٨٢ .

<sup>(</sup>٢٠١) ومن ذلك ما ذكره العلامة الحلي من أنه يبعب على المقلد الاجتهاد في معرفة الاعلم والاورع ، ولو أنه وجد من هو أعلم وأخر أورع فان الأنوى الأنحذ يقول الأعلم (مبادئ الوصول ، س١٩٧) .

المفضول فيها كأمر إحترازي ، وذلك إستناداً إلى القاعدة العقلية القائلة بأن دفع الضرر المحتمل واجب .

لكن ماذا لو علم العامي أن الأثمة كانت تُرجع الناس إلى العلماء دون تفريق بين العالم والأعلم، وبالتالي شك في وجوب تقليد الأعلم، فهل يجب عليه أيضاً أن يقلد الأعلم؟ فهنا أن الأمر لا يعود إلى سيرة الناس أو البناء العقلائي ليبني على ما هو مرتكز في ذهنه ، هذا إن كان ملتفتاً إلى مثل هذا الإرتكاز ، حيث الملاحظ أن الكثير من الناس لا يلتفتون في الأعلمية الفقهية إلى المرتكز العقلائي بخلاف الرجوع إلى مطلق الخبير أو المختص ، حيث المرجوع إلى مطلق الخبير أو المختص ، حيث الرجوع إلى على يكون تلقائياً لا يحتاج إلى إجتهاد وتفكير .

وفي مسألتنا تلك قد يقال بأن من الواجب على العامي رغم تشكيكه هو إتباع الأعلم ، أو أنه يقوم بعملية إجتهاد تجعله لا يختلف في بحث المسألة عن المجتهدين ، لكنا فرضناه عامياً مقلداً . فهل أنه لو لم يتبع الأعلم يحجة عدم البيان ووجود المشكك في الأمر ، أو مال إلى إتباع الأورع لا الأعلم ؛ فهل يعد عمله هذا باطلاً ومنافياً للتقليد ام لا؟

نحن نعتقد أن عمل العامي لو كان قائماً على الإطمئنان في إتباع الخبير فإنه يصح بغض النظر إن كان فاضلاً أو مفضولاً ، وذلك لكون الإطمئنان حجة في حد ذاته طالما ليس بوسعه النظر ولا الإجتهاد . أما لو إلتفت للمرتكز العقلائي ولم يطمئن من صحة تقليد المفضول مع عدم وجود المشكك المعارض فالواجب عليه في هذه الحالة إتباع الأعلم . في حين لو طرأت عليه المشككات المتعارضة وذلك فيما لو تردد بين إتباع الأعلم أو الأورع ، أو شك في أصل وجوب تقليد الأعلم ولم يقتنع بالبناء العقلائي ؛ ففي هذه الحالة يصح له تقليد مطلق الخبير مادام لا يسعه الإجتهاد ولا النظر بأكثر من ذلك . إذ لا يصح أن يقال بأن عليه الإحتياط ، وذلك لأن عمله بهذا يحتاج إلى يذل النظر والإجتهاد فيه ليعلم إن كان الإحتياط يجب في حقه أم لا . فإن كان بوسعه النظر وجب عليه ذلك ، وإلا فإنه غير مكلف بالإحتياط مادام أنه يفقد القدرة على التحقيق ، أو لأنه مقتنع بأن الشارع لا يكلفه بما هو غير بين ابتداءاً .

أما بخصوص وجوب تقليد المجتهد الحي كما ذهب إليه علماء الإمامية ؟ فالملاحظ أن السيرة العقلائية والمرتكز في الأذهان لا يسعفانه ، إذ لا يرى العقلاء لزوم إتباع الأحياء من المختصين ، بل لا يرى الإنسان ضيراً فيما لو إتبع ميتاً ورجحه على الحي . وعليه فإن مسألة تقليد الحي من منظار المقلد إما أن تكون تقليدية وبالتالي الوقوع في الدور أو التسلسل ، أو أنها إجتهادية صرفة . لكن من الواضح أن الإجتهاد فيها ليس يسيراً كما هو الحال مع أصل التقليد ، إذ لا بد أن تكون هناك دراية ومعرفة بأصل التشريع المتعلق بللك ، وهو ما يقتضي

الإجتهاد ، ولبس هناك ما يمكن التعويل فيه على العقل ولا السيرة العقلائية . ويصدق كل ما قلناه هنا على المشكل المتعلق بشرط الذكورة في المرجعية ، حيث أنها هي الأخرى لاتستند إلى العقل ولا البناء العقلائي ، وبالتالي لا يصح إلزام المقلد أن يقلد فيها ، مما يعني أن عليه الإجتهاد مع إنّا فرضناه عامياً ا

على أن مثل هذه القضية مع حالات التفات المقلد إلى ما يشككه في أصل تقليده مع شروط التقليد الأخرى التي ذكرناها ؟ كلها تقف حائلاً أمام المشروعية التي طرحها الفقهاء في حق العوام (١٠٢٠) . وقد سبق لبعض المعاصرين للشيخ الأصفهاني أن صرح بإنسداد طريق العلم على العامي بالكلية لعدم علمه بجواز التقليد ولا بمن يجوز تقليده من الأصولي والإخباري والمطلق والمتجزئ والحي والميت ومن جدد النظر في الواقعة أو اكتفى بإستصحاب الإجتهاد السابق ، وعلى ذلك فبرأيه أنه يتعين على العامي التعويل على الظن . وإعترف الأصفهاني أن العامي يمكن أن تسبق إلى ذهنه الشبهة فتقدح في وضوح مقدمات وشروط التسفل التقليد ، وهو يرى أنه مع عدم إمكان إحراز العلم واليقين فإن المتعين عليه هو العمل بالظه الغلم . (١٠٤) .

ذلك أن الفقهاء لم يجدوا سبيلاً سهلاً على العوام في تصحيح تقليدهم سوى المرتكزات العقلية والذهنية للبناء العقلائي ، عايعني أن العوام سوف يضطرون إلى عارسة التقليد عن تقليد في كل ما خرج عن تلك المرتكزات طالما أنها تعدا لحد الذي يتوقف عنده العامي مادام ليس بوسعه الإجتهاد ، بل إن المقلد قد يشكك حتى في سلامة الإعتماد على المرتكز العقلائي ، الأمر الذي به يبطل مقدمات التقليد وشروطه . وكما يقول صاحب (عناية الأصول) : فإن العامي الجاهل إن كان رجوعه إلى العالم هو بمقتضى طبعه الأصلي وجبليته وفعلرته من دون إلتفات إلى شيء فهو . وإلا إن تفطن أن مجرد بناء العقلاء عما لا يكاد يكفي مدركاً ما لم ينضم إليه الإمضاء من الشرع لم يجز له الرجوع إلى العالم عقلاً ما لم يحرز بنفسه إمضاء الشارع له أو يعرف دلالة ساير الأذلة الدالة عليه الأهداء .

من هنا يمكن القول إن الشروط المذكورة بحق المقلّد في صحة التقليد هي في حد ذاتها شروط متعالية فاقدة لشرطها ؟ مادام أن من الواجب على العامي أن لا يقلّد فيها وإلا أصبح

<sup>(</sup>٢٠١) بهذا الصند ذكر النراقي أنه كما يجب على العامي الإجنهاد في مسألة تقليده فإنه يبجب عليه أيضاً الإجتهاد في تعيين الفقيه الذي يقلده من بين أصناف الفقهاء من الأصولي والإعباري والحي والميت والأعلم وغيره والمتجزئ والمطلق (النراقي: عوائد الأيام ، ص ١٩١-١٩١) .

<sup>(</sup>١٠٤) الفصولُ الغروية ، ص ٤٢٢ .

<sup>(</sup>١٠٥) هناية الأصول اسع ، ص ٢١٨ سـ ٢١

تقليده مبتنياً على تقليد آخر ، وهكذا يتسلسل الأمر . وبذلك يصبح طريق العامي على خلاف طريق العالم الذي يُمترض الرجوع إليه . حيث يمكن للعامي أن يصل إلى نتيجة لا يجد فيها دليلاً على أصل تقليده ، أو على وجوب أخذ إعتبار شروط التقليد كالأعلمية والحياة والرجولة ؛ فتنتفي بذلك فائدة ذكر مثل هذه الشروط . لذلك ليس هناك من مسوغ في مثل هذه الخامي من عاميته وإخراجه من تقليديته بوجه ما من الإجتهاد على ما سنعرف . .

الفصل الخامس

شورى الإجتهاد

سبق أن عرفنا أنه يجوز للعامي تقليد أيِّ من العلماء من غير شرط للأعلمية ولاالحياة ، وبالتالي يصح له أن يبعض في التقليد مثلما كان الناس يستفتون الصحابة وأصحاب الأثمة ويتبعونهم رغم وجود الإختلاف بينهم ؛ طالما أن عملية التبعيض لاتتنافي مع مقاصد الشرع ولاتأتي بشيء غريب عليه ؛ سواء بالحيلة أو غيرها .

لكنا مع ذلك نعتبر أن من الأولى أن يكون الإجتهاد للجماعة بخضوعه لضوابط حالة الشورى ، الأمر الذي يجعل التقليد قائماً على إتباعهم . فمن الواضح أن هذه العملية فيها فوائد كبيرة ؛ منها أنها تجنب عملية الإجتهاد من الوقوع في متاهات الأهواء والمصالح الذائية . كما أنها تكون أكثر دقة وأشد رصانة ، إذ مع الشورى يقل الوقوع في الخطأ . كذلك أن بها تصبح المسؤولية جماعية وليست فردية . يضاف إلى أنها تعمل على تنظيم عملية التقليد وتوحيدها . فضلاً عن أنها تساعد على توحيد كيان الأمة وتجنبها من الوقوع في تيه الأحكام المتناقضة التي تصدر عن الفقهاء في حالة الإنفصال بينهم .

فهذه هي جملة من معطيات الشورى ، مثلما كان يمارسها الصحابة وجماعة من السلف . فما هي شوري الإجتهاد وماهي مبررات قيامها؟

### · الشورى في الكتاب والسنة

من المعلوم إنه نزلت آيتان بخصوص مدح العمل بالشورى والحث عليها ، إحداهما خصت المؤمنين كما في قوله تعالى : ﴿ والذين استجابوا لربهم وأقاموا الصلاة وأمرهم شورى بينهم ومما رزقناهم ينفقون ﴾ (١) أما الأخرى فقد كانت موجهة للنبي (ص) رغم الدرجة الرفيعة التي حظي بها من قبل الرفيق الأعلى ، حيث جاء في قوله تعالى : ﴿ فيما رحمة من الله لنت لهم ولو كنت فظا غليظ القلب لإنفضوا من حولك ، فاعف عنهم وإستغفر لهم وشاور هم في الأمر ، فإذا عزمت فتوكل على الله إن الله يحب المتوكلين ﴾ (٢) . ومن حيث السنة فقد كان النبي كثير الإستشارة الأصحابه ، حتى نُقل عن أبي هريرة أنه ول : قاشيروا على احد أكثر مشاورة الأصحابه من رسول الله (٢) . لهذا نُقل عنه أنه كان يكثر من قول : قاشيروا على (٤) .

ومن ذلك إستشارته لأصحابه في شأن المكان الذي ينزل به المسلمون يوم بدر وأخذه برأي الحباب بن المنذر ، وكذلك إستشارته لهم حول مصير أسرى تلك الواقعة الكبرى ، وقبوله لرأي الأكثرية حين أشارت عليه بالخروج يوم أحد ، وعمله بمشورة سعد بن معاذ وسعد بن عبادة حيث أشارا عليه يوم الأحزاب بعدم مصالحة روساء غطفان ، وكذا مشاورته للصحابة في عقوبة الزنا والسرقة قبل نزول الحد<sup>(ه)</sup> ، وغير ذلك من الوقائع الأخرى .

وإذا كانت تلك النصوص والسيرة دالة على الإجتهاد في الموضوعات الخارجية ؛ فإن هناك بعض المرويات التي لها دلالة أشمل من حيث علاقتها بالأحكام عموماً دون الإقتصار

<sup>(</sup>١) الشوري/ ٢٨ .

<sup>(</sup>٢) آل عمران/ ١٥٩ .

 <sup>(</sup>٣) إبن تيمية : رسالة السياسة الشرعية ، ضمن مجموع فتاوى إبن تيمية ، ج ١٨٠ ، ص ٣٨٧ .

<sup>(1)</sup> ملخص إيطال القياس ، ص٢٧ .

<sup>(</sup>٥) الفيسول في الأصول ، ج٣ ، ص ٢٤٠ . والمستصفى ، ج٢ ، ص ٢٥٥

وإذا إنتقلنا إلى عهد الصحابة فربما يكون من الثابت أنهم كانوا يلجأون إلى الشورى في كل ما لا يجدون فيه نصاً من الحوادث والقضايا المستجدة ، خصوصاً في عهد الخليفة الراشد عمر بن الخطاب ، كما هو معلوم مما فعله بخصوص مشكلة توزيع أراضي سواد العراق وأراضي مصر ، حيث جمع الصحابة وشاورهم فإنتهى أمرهم إلى إبقائها في يد أصحابها دون قسمتها على الغانمين كما كان يُفعل قبل ذلك بشأن الأراضي المفتوحة عنوة (٨).

## الشورى قديماً وحديثاً

أما لدى السلف فقد كان بعضهم يعمل أو يدعو إلى الإجتهاد القائم على الشورى ، كما ينقل ذلك عن الفقهاء السبعة من التابعين ، اذ أفاد الحافظ ابن حجر في (التهذيب) بأنهم اذا جاءتهم المسألة دخلوا فيها جميعاً ، ولا يقضى القاضى حتى يرفع اليهم وينظروا فيها (٩) .

ومن بعد التابعين نرى أبا حنيفة هو ابرز من تميّز عن غيره من الفقهاء بقوة اعتماده على الشورى في تحديد مواقفه الاجتهادية ، وذلك من خلال عرض آرائه على اصحابه وتلاملته

<sup>(</sup>٦) الغزائي : إحياء علوم الدين ، ويهامشه كتاب (تعريف الإحياء) لعبد القادر بأعلوي ، وكتاب (عوارف المعارف) للسهروردي ، ج١ ، ص ٢٠ .

<sup>(</sup>٧) أعلام الموقعين آج ١ ، ص ٧١ . والفقه الإسلامي في ثوبه الجديد ، ج ١ ، ص ١٩٣ .

<sup>(</sup>٨) إجتهد عمر بن الخطاب في منع تقسيم أراضي سواد العراق وأراضي مصر على الفاغين ، وقد طالبه عولاه بها محتجين عليه بنعبوص من القرآن والسنة ، لكنه إعتبر الأراضي من الفيء الذي تتعلق به حقوق المسلمين عامة حاضرهم وآتيهم رعاية لمصلحة الأجيال وحقوقها في بيت المال . لذا أنه أبقى الأراضي في يد أهائيها وطرح عليها ضريبة الخراج ، باعتبار أن ذلك أصلح لإحيائها وأعم وأدوم لنقعها وريمها ، وقد دامت مناقشات عمر مع الصحابة عدة أيام ثم وجد الحجة عليهم في إحدى آيات سورة الحشر . وقد نعاطبهم بقوله : قتريدون أن تأتي آخر الناس ليس لهم شيء ، فما لمن بعد كم؟ ولو لا آخر الناس ما فتحت قرية إلا قسمتها كما قسم رسول الله (ص) عبيرة . وفي كتاب له إلى أبي عبيدة قال فيه : ق . . وشاورت فيه أصحاب رسول الله (ص) ، فكل قد قال في ذلك برأيه ، وإن رأي نبع لكتاب الله ، قال الله تعالى : (ما أفاء الله على وسوله من أهل القرى فلله وللرسول ولذي القربي والبتامي والمساكين وإن السبيل كي لا يكون دولة بين الأفتياء متكم ، . واللين جاحوا من بعدهم . .) وانظر حول ذلك : إبر يوصف : الخراج ، ص ٢١ - ٣٠ . البلاذي إذ تحرح البلدان ، ص ٢٦ المساكين وإن السبيل كي لا يكون دولة بين الأفتياء متكم ، . واللين جاحوا من بعدهم . .) وانظر حول ذلك : إبر يوصف : الخراج ، ص ٢١ - ٣٠ . البلاذة الراشدة ، ص ٢٨ - ٢٠ . وحاد في بعض الاحبار الامام علي هو الذي أشار على عدر بعدم عقدم السواد (ابن سلام : الأموال ، ص ٢١) . وكان ابر عيد يرى إن أمر التقسيم تم بإشارة كل من الامام علي ومعاذ بن جيل (ابو فرح الحبلي : الاستغراج لاحكام الخراج ، ص ٢١) .

<sup>(</sup>٩) قرارات مجلس المجمع الفقهي الاسلامي لرابطة العالم الاسلامي ، ص٥٩٠٠ .

قبل تحديد موقف نهائي لها . فقد جاء في (المناقب) للمكي ان أبا حنيفة وضع مذهبه الفقهي شورى بين أصحابه قلم يستبد فيه بنفسه دونهم ، اجتهاداً منه في الدين ومبالغة في النصيحة لله ورسوله والمؤمنين . فكان يلقي مسألة مسألة ، يقلبها ويسمع ما عندهم ويقول ما عنده ، ويناظرهم حتى يستقر أحد الأقوال فيها ، ثم يثبتها ابو يوسف في الأصول ، حتى اثبت الاصول كلهاه (١٠) . وكان يصل حد مناظرة هذا الامام لأصحابه مدة شهر أو اكثر ، حتى يستقر آخر الاقوال فيعمل ابو يوسف على تثبيته . فكان تثبيته هذا هو نتاج شورى دون ان ينفرد استاذه في صنعه مثلما هو الحال مع غيره من الأثمة . لذلك كان يقول لاصحابه : قاذا توجه لكم دليل فقولوا به ، وهو أمر يدل دلالة تامة على انه لم يرد حمل أصحابه على آرائه .

وقد كشف الشيخ محمد زاهد الكوثري عن هذه الخاصة التي امتاز بها مذهب أبي حنيفة عن غيره من المذاهب الفقهية الاخرى ، فاعتبر ان من أجلى عيزاته هو «انه مذهب شورى ، تلقته جماعة عن جماعة الى الصحابة رضي الله عنهم ، بخلاف مبائر المذاهب ، فانها مجموعة آراء لاثمتها . . . وكان أبو حنيفة ينهى اصحابه عن تدوين المسائل أذا تعجل أحدهم كتابتها قبل تمحيصها كما يجب . . ومن هذا يظهر أن أبا حنيفة لم يكن يحمل اصحابه على قبول ما يلقيه عليهم ، بل كان يحملهم على أبداء ما عندهم . . . والحاصل أن من خصائص هذا المذهب كون تدوين المسائل فيه على الشورى والمناظرات المديدة » . الأمر الذي يفسر ما حدث من مخالفة أصحابه له في الكثير من المسائل ، حتى كان لبعضهم من المخالفة معه ما يقارب الثلث في المذهب .

لكن في قبال ذلك امتاز مذهب ابي حنيفة بفضل ما اعتمده من طابع الشورى بالدقة وقوة الاتقان . لهذا فحينما قال البعض ان ابا حنيفة يخطىء ، أجابه مجيب : «كيف تقول أخطأ ، وعنده مثل ابي يوسف وزفر في قياسهما ، ومثل يحيى بن ابي زكريا بن ابي زائدة ، وحفص بن غياث ، وحبان ومندل ابنا علي ، في حفظهم للحديث . والقاسم بن معن في معرفته بالفقه والعربية . وداود الطائي ، وفضيل بن عياض في زهدهما . لم يكن يخطىء ولو أخطأ ردوه الى الحقه (١١) .

<sup>(</sup>۱۰) لېوختيفة ، ص ۱۹۱ .

<sup>(</sup>١١) عبد اللطيف ، محمد محروس : مشايخ بلخ من الحنفية عج ١ ، ص ١٩٦ ـــ ١٩٧ .

أهل العلم لاأن يقول هو برآيه؟ (١٢) . كما جاء عن ابي حصين الاسدي قوله : ان احدكم ليفتي في المسألة لو وردت على عمر بن الخطاب لجمع لها أهل بدر . ونحو ذلك عن الحسن والشعبي (١٣) .

وقال ابو الأضبغ عيسى بن سهل : «كثيراً ما سمعت شيخنا أبا عبد الله بن عتّاب (رض) يقول : الفّتيا صنعة ، وقد قاله قبله ابو صالح ايوب بن سليمان بن صالح ، قال : الفتيا دربة ، وحضور الشورى في مجالس الحكام منفعة وتجربة . وقد ابتليت بالفُتيا فما دريت ما اقول في اول مجلس شاورني فيه سليمان بن اسود ، وإنا احفظ (المدونة) و(المستخرجة) الحفظ المتقن . . والتجربة اصل في كل فن ومعنى مفتقر البه » .

وفي القيروان كانت النصيحة مذاكرة العلماء للتدرب على الفتيا . فقد سُتل ابو الحسن القابسي القيرواني عمن يحفظ (المدونة) هل يسوغ له الفتيا؟ فأجاب : إن ذاكر الشيوخ فيها وتفقه جاز ، وإن لم يذاكر فيها فلا يفعل (١٤)

وعن مجالس شورى الإجتهاد التي أقيمت في الماضي فلعل أول من بدأ ذلك هو الخليفة المعادل عمر بن عبد العزيز ، حيث دعا عشرة من فقهاء المدينة وجعلهم مستشارين لديه ، وقال لهم : إني إنما دعوتكم لأمر تؤجرون عليه وتكونون فيه أعواناً على الحق ، ما أريد أن أقطع أمراً إلا برأيكم أو برأي من حضر منكم ((10) . كذلك ما فعله بعض ملوك بني أمية في الأندلس ، حيث تكونت بعض الجمعيات من العلماء لأجل الإستشارة في التشريع ، وكثيراً ما يُذكر في تراجم بعض العلماء أنه كان مشاوراً ، كما كثيراً ما كان يؤخذ برأي مخالف للهب مالك السائد في تلك البلاد ، وكان يصل عدد أعضاء المجلس في بعض الأوقات إلى ستة عشر عضواً ((10)).

وحديثاً نجد أن هناك الكثير من الدعوات التي تطالب بتطبيق الشورى ، أغلبها في الوسط السياسي . فبفضل المصلح خير الدين التونسي تشكل أول مجلس شورى منتخب (عام ١٨٦٦م) ، وقد إتبعه مجلس شورى النواب في مصر (عام ١٨٦٦م) ، وكانت هناك مطالب

<sup>(</sup>١٢) أعلام الموقعين ، ج ١ ، ص٧٢ .

<sup>(</sup>۱۳) صفة الفتوى باص۷ .

<sup>(</sup>٤ ٤) فتاوى الامام الشاطبي/مقلمة الحقق ، ص ٧٦-٧٧ .

 <sup>(</sup>٥١) تاريخ الأمم الإسلامية للمفضري ، ج١ ، ص٧٤ ه عن : البري ، ذكريا : الإجتهاد في الشريعة الإسلامية ، ضمن كتاب الإجتهاد في الشريعة الإسلامية ويحوث أخرى ، (القيسم الرابع) ، ص٢٥٦ .

<sup>(</sup>١٦) خلاف ، عبد الوهاب : مصادر التشريع الإسلامي فيما لانص فيه ، حاشية ص١٦٧ . كذلك : الإجتهاد في الشريعة الإسلامية للري ، ص٢٥٦

تدعو إلى إشراك حق الأمة في الحكم السياسي عن طريق مجالس الشوري والنيابة ، كمطالبة السيد جمال الدين الأفغاني والشيخ محمد عبدة وغيرهما من الرجال المصلحين(١٧) .

وفي مجال الأحكام نجد أن أول تشكيلة ظهرت لتحديدها عن طريق الشورى ؛ هي ما أطلق عليه بمجلة الأحكام العدلية التي أنشأتها بعض الحكومات العثمانية من خلال لجنة عنملت على وضع تلك الأحكام (عام ٢٨٦هـ) (١٨) . لكن هذه الحجلة كانت محرد صياغات فنية مختصرة ونافعة بحدود القانون المدني للمعاملات ، ولا يمكن عدها ضمن الإجتهاد المنبني على الشورى ، خاصة أنها منتقاة فقط من الفقه الحنفي دون غيره . وقد قيل أن هذه الأحكام أخذت من كتب ظاهر الرواية في المذهب الحنفي ، إلا القليل أنحذ فيه بأقوال بعض المتأخرين من الحنفية مراعات للائسب والأنفع في تقرير الأحكام (١٩) .

إلا أن فاتدتها هو أنه بعد ذلك بدأ رسمياً تنفيذ فكرة الإستفادة من مختلف المذاهب الفقهية للسنة ، وذلك في أحكام الأحوال الشخصية أواخر العهد العثماني ، كما هو الحال في وضع الحكومة العثمانية لقانون حقوق العائلة (سنة ٣٣٣ هم)(٢٠) .

<sup>(</sup>١٧) الجندي وأثور : الفكر العربي المعاصر ومطبعة الرسالة وص ٥٩-٥٠ و ٧٩-٧١ ، يقول محمد عبده بهذا الصدد : هينبغي النيكون المفقوم بالمعالم . . وإذا كان يعض المسائل البيكون المفقوم بالمعالم . . وإذا كان يعض المسائل رجع لأسباب خاصة بمكان أو زمان ويتبغي لهم المتنبي على ذلك وعلى أن هذا الحكم ليس هاماً وواغا سببه كذا . . . لا انهم يجعلون كل ما قبل عن فقيه واجب الاتباع في كل زمان ومكانه (تاريخ الامام وج ١ ، ص ٩٤٥ ، عن : البهي وصفه ؛ المفاه المفتوم المفتوم بالمسائل المفتوم وصفه بالاستعمار المفري وحدات المفتوم المفتوم بالمستعمار بالمفتوم بالمستعمار بالمستعمار المفتوم بالمستعمار المفتوم بالمستعمار ب

<sup>(</sup>١٨) مجلة الأحكام العدلية هي قانون مدني عام منتقى من قسم المعاملات للفته الحنفي الذي عليه حمل الدولة العشمائية . وقد جاء مجموع الأحكام بد (١٨٥) مادة ، في ستة عشر كتاب منقسمة إلى أبواب فيها فصول ، يبدأ أولها بكتاب البيوع والمرها بكتاب البيوع والمرها بكتاب الفقه وتقسيمه ، والثانية في ذكر طائقة من بكتاب الفقه وتقسيمه ، والثانية في ذكر طائقة من المقواعد الفقه وتقسيمه ، والثانية في ذكر طائقة من المقواعد الكلية التي هي عبارة عن (٩٩) قاعدة ، أولها قاعدة «الأمور بمتاصدها» ، وأخرها قمن سمى في نقض ما تم من جهته فسعيه عردود عليه ، وقد تم إصدار لزوم المعل بها وتطبيق أحكامها في معاكم الدولة عام ٢٩٣ هد . (انظر : الفقه الإسلامي في ثوبه الجديد ، ح ١ ، ص ٢٠٩ سـ ٢١) .

<sup>(</sup>١٩) البشري ، طارق : المسألة القانونية بين الشريعة الإسلامية والقانون الوضعي ، ضمن بحوث ندوة التراث وتحديات العصو في الوطن العربي ، ص ١٢٥ .

<sup>(</sup>١٠) ذلك أن الحكومة العثمانية أخلت من المذهب المالكي حكم التغريق الإجبازي القضائي بين الشورى قديماً وسعلياً الزوجين هن طريق التحكيم المتصوص عليه في القرآن عند إختلاقهما ، وبذلك مكتب المرأة من أن تتخلص من زوج السوء بطلبها التغريق . كما وأخمل المقانون من مذهب مالك إطلاق حرية الزواج لزوجة المدقود بعد أربع سنين من نقشاته ، بينما بقضي المنفريق ، كما وأخمل المقانون من مذهب مالك إطلاق حرية الزواج لزوجة المدقود بعد أربع سنين من نقشاته ، بينما بقضي الملهب الحنفي بإنتظار وفاة جميع أقراته في العمر ، أي أن الزوجة تبقى حتى شبخوجتها تحت ذمة المفقود . وقد حدلت الحكومة المصرية في قضية التفريق وزوجة المفاود هذا الحلوفي (سنة ١٩٧٩م) ، وفي (سنة ١٩٧٩م) معطت الحكومة المصرية خطوة واسعة في الأخل من مختلف الإجتهادات مما وراه الملاهب الأربعة ، فأصدرت قانوناً غت رقم (٢٥) ألفت المصرية خطوة واسعة في الأخل من مختلف الإجتهادات مما وراه الملاهب الألبعة ، فأصدرت قانوناً غت رقم (٢٥) ألفت بحوجبه تعليق الطلاق بالشرعي ، وذلك بإقرار مشيخة الأزهر للتخلص من مآسي الطلاق . (انظر : الفقه الإسلامي في توبه الجديد ، تحمية ومستنده الشرعي ، وذلك بإقرار مشيخة الأزهر للتخلص من مآسي الطلاق . (انظر : الفقه الإسلامي في توبه الجديد ، حمي ١٣٠٠ ٢٠٠٠) .

أما في الوقت الحاضر فقد كثرت الدعوات نحو الإجتهاد الجماعي المنبني على الشورى رغم أن أياً منها لم يتحقق بعد . فبعض يرى أن من الضروري إقامة شورى لتحديد الأحكام المناسبة أو المرجحة من مختلف المذاهب الفقهية المعتبرة . وبعض آخر لا يشترط مثل هذه الحدود ، بل ينفتح على مطلق الإجتهاد طالما أن القائمين به مؤهلون من الناحية العلمية والدينية .

ومن الناحية العملية إقترح البعض أن يكون أمر تحديد الشروط التي يجب تحققها في المجتهدين الشورى موكو لا لولي أمر المسلمين نيابة عن الأمة التي إختارته ولياً عليها ، وأن يكون بجاتب هؤلاء مستشارون وخبراء في جميع علوم الحباة وفنونها ، وذلك لأجل الرجوع إليهم في حدود إختصاصاتهم عند الحاجة ، وأن يؤخذ برأي الأكثرية عند إختلاف آراء أولئك المجتهدين باعتباره أقرب إلى الصواب ، وأن يأمر ولي الأمر بتنفيذ هذا الرأي في المسائل الإجتماعية العامة (٢١) .

وهناك سعي نحو تطبيق شورى الإجتهاد ضمن حدود المذاهب الفقهية الأربعة ، وقد تولته لجنة بإشراف (مجمع البحوث الإسلامية) . وهو مشروع يعمل على تحويل فقه المعاملات للأحوال المدنية والجنائية وغيرها إلى صيغ مواد قانونية دستورية ، لكل مادة عليها شيء من الإيضاح أو مذكرة تفسيرية . وتقوم خطة العمل في البداية بإعداد مواد قانونية لكل مذهب من المذاهب الأربعة على حدة قبل أن يتم إنتخاب ما هو المرجح منها (٢٢) .

كيما قامت الامانة العامة لرابطة العالم الاسلامي بتأسيس وذلك لأجل الاجتهاد الجماعي . فأوصت في نظامها الصادر (عام ١٣٨٣) بانشاء هيئة من العلماء الجديرين بالافتاء (٢٣) .

كذلك انه في (عام ١٤٠١هـ) عُقد مؤتمر القمة الاسلامي الثالث ووجهت اليه الدعوة الى انشاء مجمع عالمي للفقه . وبعد مناقشة هذه الدعوة تقرر (انشاء مجمع يسمى (مجمع الفقه الاسلامي) الكمالامي) المكون اعضاؤه من الفقهاء والعلماء والمفكرين لمختلف انحاء العالم الاسلامي وفي شتى مجالات المعرفة الفقهية والثقافية والعلمية والاقتصادية ، وذلك لأجل دراسة مشكلات الحياة المعاصرة (٢٤) .

<sup>(</sup> ٢١) الإجتهاد في الشريعة الإسلامية للبري ، ص ٢٥٤ ... ٢٥٠ .

 <sup>(</sup>٢٢) من الجنبير بالذكر إنه قد تنت موافقة مجلس الحيم على العمل بذلك المشروع في جلسته السابعة والعشرين والتي صادفت
يوم ٨/ ٣/ ١٩٦٧ (انظر : مشروع نقنين الشريعة الإسلامية على مذهب الإمام أحمد بن حنبل) .

<sup>(</sup>٢٣) لأحظ قرارات مجلس الجمع الفَّقهي الاسلامي كلمة الامين العام ، ص ١٨٠٨ .

<sup>(</sup>٢٤) السلاوس ، علي أحمد : أجرؤكم على الفتيا أجرؤكم على التار ، ص٣٩سـ٤٠ .

الشيعة وشورى الإجتهاد

من الناحية المبدئية أن الفكر الشيعي ظل على مدى قرون طويلة يعتبر الحكم في النظام السياسي هو من خاصية الإمام المعصوم ، الأمر الذي جعله لا يتجاوب مع مبدأ الشورى في السياسي هو من خاصية الإمام المعصوم ، الأمر الذي جعله لا يتجاوب مع مبدأ الشورى في الحكم . فحتى الدعوة الحديثة التي نادت بوجوب تأسيس حكومة الفقيه إستناداً إلى نظرية ولاية الفقيه المطلقة لم ترع حق الشورى إلا في الحدود التي تظل محكومة بتلك الولاية دون التأثر بها ، وذلك إتساقاً مع حكومة المعصوم الفردية ، بإعتبار أن الولي الفقيه هو نائب عام للإمام المعصوم .

وريما تكون أول دعوة للشورى في الوسط الشيعي هي تلك التي حدثت فيما يسمى فبالمشروطة ، حيث دعا السيدان عبد الله البهبهاني ومحمد الطباطبائي إلى إعلان قرار «المشروطة» وتأسيس مجلس للشورى لغرض تحديد السلطات المطلقة لملوك إيران . وقد تأسس هذا المجلس في نفس السنة التي طولب به ، وذلك (عام ١٩٠٦م) . وكان موقف العلماء منه بين مؤيد ومعارض ، إذ ظهر ثقل التأييد له متجسداً في شخص صاحب كتاب (كفاية الأصول) الآخوند الخراساني ، بينما برزت قوة المعارضة عند غريمه صاحب (العروة الوثقي) محمد كاظم اليزدي . وعلى أثر هذه المعركة ظهر كتاب (تنبيه الأمة وتنزيه الملة) للفقيه الوثقي) محمد حسين النائيني أحد تلامذة الخراساني ، حيث دعا فيه الى وجوب تحديد سلطات محمد حسين النائيني أحد تلامذة الخراساني ، حيث دعا فيه الى وجوب تحديد سلطات الحاكم بوضع دستوريتقيد فيه ، وكذلك إنشاء مجلس للشورى من عقلاء وخبراء الشعب .

أما في العصر الحالي فقد دعا السيد محمد حسين الطباطبائي إلى ضرورة أن يكون حكم الحاكم في الدولة الإسلامية في عصر الغيبة قائماً على المشورة (٢٥٠) .

كما دعا السيد الصدر بقوة إلى أن يكون الحكم بيد الأمة عن طريق الشورى (٢٦).

<sup>(</sup>٢٥) الميزان في تفسير القرآن ، ج٤ ، ص ١٢١ و١٢٤ - ١٢٥ .

 <sup>(</sup>٢٦) الصدر ، محمد باقر : عبلاغة الإنسان وشهادة الأنبياء ، ضمن سلسلة الإسلام يقود الحياة (٤) ، ص٣٥سـ٤٥ . كذلك :
 الصدر : لحمة فقهية تمهيدية ، سلسلة الإسلام يقود الحياة (١) ، ص٣٥ و٣٦ . وأنظر بهذا العمد نقد العاملي للسيد الصدر عد

مع ذلك فإن النظرية الغالبة في الفكر الشيعي هي نظرية ولاية الفقيه المطلقة . ذلك أن فكرة الشورى السياسية لازالت غريبة في الأجواء الشيعية طالما أنها ظلت مدة قرون طويلة تعد المنافس الأكبر لنظرية حكومة المعصوم . لذلك نجد الكتابات الشيعية في الأمور العقائدية لا تتوانى عن نقد تلك الفكرة وإيطالها بإتهامها أنها تفتقد الدليل الشرعي ، وهذا ما حصل حتى مع أولئك الذين قبلوا فكرة شورى المؤمنين لتغطية الواقع السياسي في الوقت الحاضر ، كما هو الحال مع الإمام الصدر (٢٧) .

ويمثل هذا المنحدر سبق لبعض الذين تزعموا حركة الشورى الدستورية المشروطة، أن إنقلبوا عليها بالرجوع إلى نظرية ولاية الفقيه المطلقة ، كما حصل مع الشيخ فضل الله النوري الذي ناقضها إنطلاقاً من مبدأ ولاية الفقيه التي إعتبرها شاملة لمصالح الناس عامة وكونها الولاية الشرعية الوحيدة المبنية على نظرية النيابة العامة للإمام المعصوم ؛ منكراً قيام التمثيل النيابي القائم على أكثرية الأصوات والآراه (٢٨).

و أعظم من ذلك أنه في بداية قيام مجلس الشورى الأنف الذكر دعا ناتب المجلس السيد عبد الحسين الشيرازي إلى العمل بالرجوع إلى منطق ولاية الفقيه المطلقة ، حيث طالب بتسليم رئاسة المجلس إلى رجل حائز على درجة الإجتهاد إنطلاقاً من مبدأ هذه الولاية ؛ معتبراً إياها ضامنة لتنفيذ الأحكام الإلهية في الأمة إستناداً إلى أنها حكم بالنيابة عن المعصوم ، وبالتالي فلها حق الحلافة العامة في المجتمع .

حول فكرة الشوري وقيادة الأمة ، وذلك كدفاع عن منطق ولاية الفقيه (العاملي ، جعفر مرتضى : الصحيح من سيرة النبي الأعظم جع ، ص٧٧ وما بعدها) .

<sup>(</sup>٢٧) الصدر : يتحث حول الولاية ، ص أه اسـ ٢١ .

<sup>(</sup>٢٨) ماني ، هاشيم معيط دمقدمات مشروطيت ، يكوشش : مجيد تفرشي ... جواد جان فدا ، ص ٣٣٩ وما بعدها .

## بين ولاية الفقيه وهورى الفقهاء

على ذلك نفهم أنه ليس من السهل الإنتقال مباشرة من نظرية حكومة المعصوم إلى فكرة الشورى المناهضة لها في النظام السياسي . في حين أن من السهل - نسبيا - التحول من تلك النظرية إلى نظرية حكومة الفقيه المطلقة ، خاصة بعد أن ظهرت وسادت بعض المهدات لهذا السبيل ، من قبيل فكرة إعتبار الفقيه نائباً عاماً للإمام الغائب .

وبالفعل فإن هذه النظرية هي التي أخلت مجراها في التطبيق من خلال تأسيس دولة تقوم على الولاية المطلقة للفقيه ، والتي صادف أن قام بتأسيسها رجل يعد أول من حث عليها بقوة وإصرار وإعتبارها من أولى الضرورات ، وهو الإمام الخميني الذي إستند في حركته على بعض الممهدات النظرية . إذ قبل ذلك دعا الشيخ أحمد النراقي خلال القرن الماضي في كتابه (عوائد الأيام) إلى تلك الولاية تنظيراً ، وهي دعوة وإن كانت تأخذ بنظر الإعتبار المستثنيات غير الداخلة تحت مظلة هذه الولاية تبعاً للنص أو الإجماع أو غيرهما (٢٩) ؛ إلا أنها بعسب الظاهر كانت لا ترى من بين هذه المستثنيات ما يتعلق بالنظام السياسي من حيث كونه خاصاً بالإمام المعصوم تبعاً لما ورد حول ذلك من نصوص غزيرة ، بل على العكس كونه خاصاً بالإمام المعصوم تبعاً لما ورد حول ذلك من نصوص غزيرة ، بل على العكس والنراقي بهذا يعد أول من نظر إلى الولاية المطلقة للفقيه ، وقد أفاد منه الإمام الخميني كثيراً في كتابه (الحكومة الإسلامية) حتى إستطاع أن يؤسس على ذلك دولته الخاصة بتلك الولاية في كتابه (الحكومة الإسلامية) حتى إستطاع أن يؤسس على ذلك دولته الخاصة بتلك الولاية في كتابه (الحكومة الم يسبق لها سابقة من التطبيق في التاريخ الشيعي .

إلا أن تجربة الإمام الخميني في التطبيق أعادت النظر في الفكر الشيعي ، حيث ظهرت دعوة جديدة تجمع بين ولاية الفقيه ومبدأ الشوري ، فتجاوزت بذلك الخلاف بينهما ، وهي

 <sup>(</sup>٢٩) يقول النواقي بهذا الصيدد : «كما كان للنبي والإمام » الذين هم سلاطين الأنام وحصون الإسلام » الولاية ؛ فللققيد أيضاً ذلك إلاما أخرجه الدليل من إجماع أو نص أو غيرهما > (النواقي ، أحمد بن محمد : عوائد الأيام ، ص١٨٧ ... ١٨٨ .. .

<sup>(</sup>٣٠) الصدر السابق ، ص١٨٨ ....١٨٨ .

التي أطلق عليها بشورى الفقهاء . فقد برزت هذه الإطروحة متأثرة بالظروف التي فرضها الواقع السياسي ، وذلك كرد فعل على طريقة الحكم الجديدة التي إتبعها مؤسس الدولة الإسلامية في إيران . حيث أقبل جماعة من العلماء على نقد الممارسات التي إتبعتها السياسة الحاكمة ودعوا إلى ضرورة إتخاذ الشورى للفقهاء مع رضا الأمة كمبدأ أساسي في الحكم ، كما يلاحظ في عدد من الكتب والإصدارات الدورية ، أبرزها كتاب (شورى الفقهاء) لمرتضى الشيرازي .

بيد أن فكرة الشورى بحسب تلك الإطروحة ظلت محصورة في نطاق معالجة موضوعات الواقع السياسي دون أن تمتد إلى نطاق الإجتهاد والفتوى في الأحكام العامة . ومن الناحية الآيديولوجية أن ذلك يكفي لسد الثغرة في المشكل المعاش وهو المشكل السياسي . أما من الناحية المعرفية فهو أن أدلة الشورى ليست بصدد مطلق الأحكام وإنما هي بصدد الموضوعات والشؤون العامة ، لذلك فإن أدلة التقليد بنظر الفقهاء توجب الرجوع إلى آحاد العلماء ولم تسمع للمقلد أن يرجع إلى المشهور ولا الأكثرية الذين يتسقان مع مبدأ الشورى .

مهما يكن فإن تلك الفكرة تُعد طرحاً جديداً لبحث جديد . اذ الملاحظ أن الفقه الشيعي يفتقر إلى معالجة مثل هذا الموضوع حتى بالنسبة لأمور العلاقات الفردية المحدودة ، وأن الفقهاء على ما يبدو لا يوجبون العمل بها ، كما يلاحظ من السيرة العملية لهم ، حيث أنها جارية على عدم مارستها ، بل إدعى البعض أن الإجماع منعقد على عدم وجوبها (٣١) .

### مبررات شورى الفقهاء

والسؤال الذي يطرح نفسه بهذا الصدد هو : ما هي المبررات المعرفية التي عوكت عليها الفكرة الآئفة الذكر؟

قبل كل شيء لابد أن نذكر أنه لما كانت النصوص المتعلقة بالحكم تكاد أن تكون مفقودة ؛ فأغلب الأخبار المعتمدة هي تلك التي تتعلق بالقضاء ، وبعضها جاء في الأهور العامة كالحث بالرجوع إلى العلماء ، وحيث أن آيتي الشورى ليستا كافيتين بأن تغطيا مشكلة الحكم ، وأن ظاهرهما يتعلق بالمؤمنين عموماً وليس العلماء منهم فقط ؛ لذا فإن الإطروحة الجديدة عمدت إلى المزاوجة بين ما يُفاد من الآيتين في الحث على الشورى وبين ما تنص عليه الأخبار في الرجوع إلى الفقيه وقبول حكمه كما في القضاء ، فكانت الحصيلة من عملية الجمع هذه هي التبشير بفكرة الشورى لكل من الأمة والفقهاء . فشورى الأمة تتمثل بإنتخابهم لشورى

<sup>(</sup>٣١) عن تشوري الفقهاء ، ج ١٠ مس٤٠٠ .

الفقهاء بما لهم من منصب من قبل الإمام ، فيكون الحكم للأمة والفقهاء ، حيث لا يتم تنصيب الفقهاء إلا برضا الأمة وكذا بالنسبة إلى نفوذ حكمهم ، وفوق ذلك أن رأي الأمة مقدم على رأي الفقهاء ، إذ لو لم ترض الأكثرية بحكم وأنفذه الفقهاء لم يصدق فأمرهم شورى بينهم كما في الآية الكريمة ، رغم أن حكومة الحاكم منصوبة من قبل المعصوم كما في جملة من الروايات الدالة على قيمومة العلماء والرد إليهم في فصل الخصومات وما إليها (٣٢).

ومن حيث التفصيل إعتبرت تلك الإطروحة أن بعض أدلة التقليد تتقع أن تكون صالحة في مجال الموضوعات للشورى. فمن حيث بناء العقلاء يلاحظ في الموضوعات أن العقلاء يعولون على خبرة الكثرة ويرجحونها على خبرة الفرد. ومن حيث حكم العقل فإن أدلة الأكثرية معتبرة من باب الطريقية وأن رأيها هو الأقرب للواقع عقلاً . ومن حيث الآيات فإن أرضحها آيتا الذكر والنفر ؟ فإذا لم يُعل بإختصاصها وظهورها أو إنصرافها إلى المحمولات الشرعية والأمور الإعتقادية عما يستلزم كونها أجنبية عن دائرة الشورى في الحكم وهي الموضوعات ؟ فإن النسبة بينها وبين أدلة الشورى هي العموم والخصوص المطلق ، فتكون مقدمة عليها ومخصصة لها وذلك لظهور وإنصراف آيتي الشورى إلى الموضوعات . أما من لكن دليل التقليد من حيث أنه متعلق بالأحكام العامة فإنه على ذلك يُعد أجنبياً عن دليل الكن دليل التقليد والحكومة والشورى نوعاً من الإرتباط والتزاوج عمدت تلك الإطروحة أن بين أدلة التقليد والحكومة كقول الإمام : هفإني قد جعلت عليكم حاكماًه حاكمة على أنها بيد التقليد بأجمعها ، في حين أن آيتي الشورى تكونان مبينتين لكيفية الحكومة على أنها بيد التقليد بأجمعها ، في حين أن آيتي الشورى تكونان مبينتين لكيفية الحكومة على أنها بيد التقليد بأجمعها ، في حين أن آيتي الشورى تكونان مبينتين لكيفية الحكومة على أنها بيد التقليد بأجمعها ، في حين أن آيتي الشورى تكونان مبينتين لكيفية الحكومة على أنها بيد التقليد بأجمعها ، في حين أن آيتي الشورى تكونان مبينتين لكيفية الحكومة على أنها بيد التقليد بأجمعها ، في حين أن آيتي الشورا

لذلك فالأدلة الثلاثة تتسلسل هكذا : أدلة التقليد تقتضي لزوم إتباع الخبير ، وأدلة الحكومة تقتضي لزوم إتباع الخبير ، وأدلة الحكومة تقتضي إتباع حكم الحاكم لا مطلق الخبير في شؤون الحكم ، أما أدلة الشورى فهي ناطقة بوجوب الإستشارة على الحاكم وإتباعه للأكثرية ، وبالتالي تكون الحكومة لكل الفقهاء لالأحدهم ، أو لأحدهم مشروطاً بإمضاء الأكثرية (٣٤) .

<sup>(27)</sup> للمسترائساني ، ص ٢١٤ــ٤٢٤ .

<sup>(</sup>٣٢) للصدر السابق ، ص ٢٧١ ــ ٢٧٦

<sup>(</sup>٣٤) المصدر السابق ، ص٣٧٢\_٣٧٢ . كذلك : الشيرازي ، محمد : الصياغة الجديدة لعظم الإيمان والحرية والرفاه والسلام ، ص٧٠٥هـ ، والشيرازي : الحكم في الإسلام ، ضمن سلسلة الفقه ، ج٩٩ ، ص٠٤ وما بعدها .

مع أن من الواضح أن سياق آيتي الشورى ليس متسقاً مع سياق الأخبار التي تأمر بالرجوع إلى الفقهاء كما في القضاء ، فهناك فارق كبير بين الأمرين إذ إنه إذا كان يكن التعويل على الآيتين في الحث على الشورى في الأمور العامة الكبيرة كالحكم ؛ فإن الحال في الأخبار المتعلقة بالقضاء لا يفاد منها ذلك . كذلك العكس ، إذ إنه إذا كانت الأخبار تدعو للرجوع إلى العلماء فإن آيتي الشورى لا تتقيدان بهذا القيد ، رغم أن الحاجة تقتضي على فرض صواب الإطروحة التصريح والجمع بين قيدي الفقهاء والشورى ؛ سواء في الأخبار أم في الآيتين ، لكن ذلك لم يحصل . أي أننا لانجد في الشورى قيد الفقهاء ، كما لا نجد في الفقهاء قيد الشورى . يضاف إلى أن هناك ثغرة تتعلق بقياس باب القضاء على الحكم مع وجود القارق الكبير بينهما . فضلاً عن أن الأخبار (الشيعية) لا يستفاد منها الحث والتشجيع على الحكم فكيف يُستفاد منها فوق ذلك الشورى أيا كانت سواء بين الفقهاء أو غيرهم (٥٣)؟ ! الحكم فكيف يُستفاد منها فوق ذلك الشورى أيا كانت سواء بين الفقهاء أو غيرهم (٥٣)؟ ! قياس أحدهما على الآخر ؛ فالذي يضضي إليه ذلك هو أن يكون دليل شورى الحكم للفقهاء قياس أحدهما على الآخر ؛ فالذي يضضي إليه ذلك هو أن يكون دليل شورى الحكم للفقهاء مستلهماً ومستمداً بالضرورة من دليل الشورى القضاء طبقاً لوحدة المناط المقترضة بينهما ، مستلهماً ومستمداً بالضرورة من دليل الشورى الغي النص ولا في سيرة المتشرعة ؛ لذا فإن مورى الحكم للفقهاء شورى الحكم للفقهاء بصبح خالياً من الدليل تبعاً لذلك .

<sup>(</sup>٣٥) ذلك أن بعض الققهاء من المتأخرين حاولوا إستنباط معنى حكومة الفقيه في عصر الفيية من الإشارات العامة غير المباشرة للإحاديث المتقولة عن الني (ص) والالممة (ع) ، كما في الأخبار التي تقول : العلماء ورثة الأنبياء ، فالعلماء أمناء الرسل ، وعجاري الأمور بيد العلماء بالله الأمناء على حلاله وحرامه ، فأولى الناس بالأنبياء أعلمهم بما جاموا به ، قولما الموادث الواقعة فارجعوا فيها إلى رواة حديثنا فإنهم حجتي عليكم وأنا حجة الله . . . . . وغير ذلك من الأعاديث . مع أنها ليست ذات دلالة واضحة على الحكومة ، وأغلبها مطعون بضعف السئل . لكن أقربها معنى في الموضوع هي مقبولة عمر بن حنظلة التي وردت في المقضاء وفض المتازعات ، حيث جاء في طيها جواب الإمام الصادق بعد أن سئل مافا يصنع المتخاصمان؟ فقال : فينظران من كان منكم عن قد روى حديثنا ونظر في حلالنا وحرامنا وعرف أحكامنا . . فليرضوا به حكماً فإني قد جعلته عليكم حاكماً . . ، فهذه المرواية . وقد إستدل السيد اللنكرودي من نعى الرواية الغاني قد جعلته عليكم حاكماً من القاضي ، اذا لحاكم هو الذي يضرب بالسيف والسوط .

لكن يلاحظ أنه رغم ورود لفظة فالحاكم، في الرواية إلاأنها جاءت في سياق القضاء والخصومة وهي ترد في معنى القاضي ا
خلا ضرورة لقهمها بالعنوان العام . ومع هذا وذاك فالرواية تعد ضعيفة السند كساسبق أن توضع كنا . والأهم من ذلك كله
هو أن هناك روايات كثيرة جداً أغلبها بنل بوضوح على منع التصدي للحكم في فترة الغيبة لإغتبارات الثقية وضرورة
الإنتظار قبل ظهور الحجة ، كالرواية التي تقول : فكل زاية تُرفع قبل قيام القائم فصاحبها طاغوت يعبد من دون الله ، وإن
كان المفالب قبها ضعف السند (ينظر حول ما مبق المصادر التالية : النراقي : عوائد الأيام ، ص ١٨٥ وما بعدها .
والأنصاري ، مرتضى : المكاسب ، ص ١٥٠ و والمنكرودي ، مرتضى للرتضوي الحسيني : رسالة الإجتهاد ، ضمن رسائله
الشلاث ، ص ٢٦ س ٢٤ . والخوتي : الإجتهاد والتقليد ، ص ٢٥٩ س ٢٥٠ و ٢٥٠ و ٢٥٠ المناخ ، والخميني ، دوح الله
الموسوي : الحكومة الإسلامية ، ص ٥٠ و ما بعدها ، والحائري ، كاظم : الكفاح المسلح في الإسلام ، ص ١١٠ وما بعدها . والمعائل ،

| الاجتهاد والتقفيد والاتباع والنظر |  |
|-----------------------------------|--|
|-----------------------------------|--|

مهما يكن فمن الناحية العقلية تظل الشورى مطلوبة لدى أهل الخبرة سواء في الموضوعات والشؤون العامة أو في الأحكام ، واذا ما كان الشرع قد أكد عليها في الحجال الأول فإنه لم ينه عنها في الحجال الآخر ، هذا إذا فرضنا أنه لم يحث عليها في هذا الحجال ، خاصة أن قضية الإجتهاد في الأحكام لم تطرح في عصر النص طالما كانت النصوص متوفرة والأحوال واضحة بخلاف العصور التي ثلت ذلك العصر الذهبي .

## 

وبخصوص شورى الإجتهاد سواء في الأحكام أو الموضوعات سبق أن طرحنا فكرة نظام المرجعية التخصصية (٢٦) ، وذلك بأن تضم لجان مختلفة تستوعب جميع فروع الفقه ، بحيث تضم كل لجنة منها مجموعة من الفقهاء يتم إنتخابهم بين مدة وأخرى ، وهم يمارسون عملهم تبعاً لمبدأ الشورى ، ليكون هناك ضمان على الصعيدين العلمي والعملي .

فطبيعة الشورى تضع المزيد من التثبّت والحصانة العلمية قبل إبداء الحكم النهائي ، وهي أيضاً تحجب العملية الإجتهادية من نوازع الذات والأهواء التي قد تستولي على نفس الفقيه الفرد وهو يمارس دوره في ملاحظة تزاحمات المصالح العامة في المجتمع . كما أنها مع النظام التخصصي سوف تتبح لأول مرة أن يكون التقليد تقليداً للمؤسسة ذاتها أو لجميع الفقهاء ، اذ الكل يشتركون في صياغة الفقه ، والكل يشاركون في عملية التقنين مشاركة فعالة مشمرة بعيداً عن النوازع الذاتية والمنافسة والإنشقاق التي يخلقها نظام المرجعية الفردي . فتصبح مناك رسالة عملية موحدة في الفقه قابلة للمراجعة والتجديد بين فترة وأخرى تُحدد طبق ضوابط زمنية مناسبة .

ومن الطبيعي أن تكون جميع اللجان تحت إشراف لجنة مرجعية عليا منتخبة ومؤهلة بالقدرة العلمية وخبرة الواقع الإجتماعي والسياسي ا وظيفتها مراقبة أوضاع اللجان والعمل على حل مشاكلها الخاصة وإضفاء طابع المشروعية والمصداقية على أصمالها ، فضلاً عن الأعمال الأخرى التي تخص نظام الحكم تبعاً لمبدأ الشورى .

 عرفنا ، إحداهما تتحدد بضابط الأعلمية ، فهل هي الأعلمية من جهة الدقة أو الوساعة أو زيادة إبداء المهارة في إستخراج الفروع عن الكليات أو كثرة الإطلاع على معرفة آراء الفقهاء وإجماعاتهم وتعارضاتهم أو غيرها . .؟ أما الأخرى فهي واقعية تتعلق بتشخيص من هو أعلم وسط الفقهاء المجتهدين . فالمقياس الموضوع لمعرفة الأعلم من خلال الشياع وأهل الحبرة أو غير ذلك ؛ كلها معرضة للإختلاف الشديد ، الأمر الذي يدعو إلى التعددية في التقليد ، والصراع بين الأثباع أحياناً ، كما يشهد عليه الواقع ، مما يذكرنا بالصراعات الحادة التي مرت على أتباع المذاهب الأربعة لنفس المشكلة من التعددية .

من هنا يمكن التخلص من المشكلتين معا . ذلك أنه إذا كان مدار الكثير من الفقهاء هو أنهم يعتبرون قول الأعلم حبجة دون غيره إنما يعود إلى كونه أقرب من جهة التوصل إلى حقيقة الحكم الشرعي ، خاصة أن التعليل لديهم بأمر إرتكازي طريقي لا تعبدي ، فعند الدوران والشلك بين التعبدية والطريقية أخذوا بهله الأخيرة ورجموها على الأولى ، ناهيك عما إعتمدوا فيه على السيرة العقلائية في إثبات قبح الرجوع إلى غير الأعلم عند العلم بالخلاف كما سبق أن عرفنا . . فإذا كان مدار الفقهاء هكذا ، يصبح من الواضح أن القول بالتخصص هو أقوى مجالاً وأقرب إمكانية للكشف عن حقيقة الحكم الشرعي ، وأن السيرة العقلائية لا ترجع قول الفرد على قول الجماعة ما لم يكن لها قدرة على الإستدلال .

كذلك أنه إذا كان الشمول والدقة وغيرها هي من الموارد الهامة والمعتبرة في الأعلمية ، وهي في الغالب مشتتة بين الفقهاء ، فقد تجد بعض العلماء أكثر شمولاً وسعة في تناول الفقه ، وتجد آخر أكثر دقة وفهماً وإن كان يتقصه الشمول والسعة . . فإذا كان هذا ما يجري في الغالب بين الفقهاء ؛ فإن من المقترض في طريقة التخصص أن تسدد كلا الجانبين معاً ، في الغالب بين الفقهاء ؛ فإن من المقترض في طريقة التخصص أن تسدد كلا الجانبين معاً ، فهي شاملة تحتضن كل ما يمكن أن يدخل في موارد الفقه ، كما أنها دقيقة باعتبار التخصص . وهي فوق كل ذلك حيث تعمل بمبدأ الشورى ؛ فإن لها مزية أقوى من جهة الاتحربية إلى الكشف عن حقيقة الحكم .

وبذلك تكون المرجعية التخصصية غير عاملة بنظرية الأعلمية من الناحية الفردية ، لكنها من حيث المجموع إنما تعمل بذلك حسب الصورة التي قدمناها . وهي من جهة أخرى تحل مشكلة التقابل بين وجود العالم والأعلم وفرز أحدهما عن الآخر بالتشخيص والتعيين ، إذ يصبح كلاهما موظفين معاً في نفس الدور من عملية التقنين لعلاقة الواقع بالفقه حسب مبدأ الشورى الإسلامي .

على ان فكرة التخصصية في الفقه الامامي قد طرحت منذ زمن على يد المرحوم الشيخ

عبد الكريم اليزدي . وقد نقلها الشيخ المفكر مرتضى مطهري واستصوبها وابدى اهميتها (٣٧) . لكنه اضاف اليها مقترحاً آخر يتعلق بشورى الاجتهاد ، فيكون الحاصل عبارة عن مجلس فقهي يضم تخصصات متشعبة ؛ كل شعبة منها تعمل طبقاً لتبادل الرأي والشورى (٣٨) . وهو امر يتطابق مع ما عرضناه من اقتراح سابق (٣٩) .

(٣٧) ينقل الاستاذ مطهري ما كان يراه الشيخ اليزدي حول فكرة التخصصية بقوله: هما من ضرورة تدعو ان يقفد الناس شخصا واسداً في جميع المسائل ، بل الافضل ان يقسم الفقه الى اقسام تخصصية . أي ان مجموعة من العلماء بعد ان يتفقهوا في دورة فقهية عامة ، يعينون لانفسهم جانباً معيناً يختصون فيه ، ويقلدهم الناس في ذلك القسم التخصصي وحده . كإن يتخصص بعض بالمعادات ، وبعض آخر يتخصص بالماملات ، وآخرون في السياسات ، وبعض بالأحكام الفقهية ، كما هي الحال في العبادات ، وبعض آخر يتخصص الماملات ، وأخرون في السياسات ، ودفك في العين ، وآخر في هي الحال في العبن ، وآخر في الاذن والأنف والحنجرة ، وغير ذلك . فلو حصل هذا لأمكن تحقيق اعمق ، كل في مجال اختصاصه . واظن ان هذا القرل قد جاء في كتاب (الكلام يجو الكلام) تأليف السيد احمد الزنجاني سلمه الله . هذا اقتراح جيد جداً ، وافسيف ان الماجة الى تقسيم العمل في الفقه ، وضرورة ايجاد قروع تخصصية في الفقه ، قد ظهرت منذ اكثر من مائة سنة حتى الان . وعلى الفقهاء ، في هذه الظروف الحياتية السائلة ، إما ان يقفوا بوجه تكامل الفقه وتطويره ، وإما ان يسلموا بضرورة تنفيذ هذا الاقتراح هم معلهري ، مرتضى : الاجتهاد في الامنلام ، ص ٣٢٠ـ٣٢ .

(٣٨) يقول مطهري بهذا الصدد: المدة اقتراح آخر اقدمه هذا ، واعتقد الدمن الخير الايقال ، وهو الله بعد الاظهرات الفروع التخصصية في جميع علوم الدنيا ، فكانت سبباً في تقدم العلوم تقدماً محيراً للعقول ، ظهر امر آخر الى حيز الوجود كان التخصصية في جميع علوم الدنيا ، فكانت سبباً في تقدم العلوم تقدماً محيراً للعقول الله الله والمنظرين في كل فرع . في عالم اليوم لم يعد لفكر الفرد وللتفكير الفردي قيمة تذكر ، والعمل الفردي لا يوصل الى نتيجة . ان علماء كل فرع من فروع العلم اليوم لم يعد لفكر الفرد وللتفكير الفردي قيمة تذكر ، والعمل الفردي لا يوصل الى نتيجة . ان علماء كل فرع من فروع العلماء العلماء مشغولون دائماً بتبادل النظر بعضهم مع بعض ، يضعون حاصل فكرهم وعصارة عقولهم تحت تصرف العلماء الاشرين . بل أن علماء قارة ما يتبادلون معلوماتهم مع علماء قارة الحرى ويتعاونون معهم . فيكون من اثر هذا التعاون وتبادل المعلومات والتعرف على وجهات النظر الاخرين انه اذا كانت هناك نظرية ناقعة وصحيحة ، أمكن نشرها يسرعة اكثر اتأخذ مكانها ، وإذا كانت النظرية باطلة ، أمكن نشر بطلاتها سريعاً واطراحها بعيداً ، دون أن يضعلو طلاب العلم الى التمسك بها حتى يتبين لهم بطلاتها بعد ستين . انه لما يوصف له أننا لا نرى بيننا أي تقسيم للعلم والتخصص ، ولا أي تعاون وتبادل نظر . ومن البديهي اننا بقا الموضع لا يمكن الا نتوقع تقدماً وحلاً للمشاكل . . . فلو أشيء مجمع علمي للفشهاه ، وتحقق مبدأ تبادل النظر ، فان ذلك فضلاً عن انه يؤدي الى تكامل الققه وتعلوره ، فاله بدلنا من الباع الاساليب التي تتيم في سائر العلوم طريق آخر ، لأننا الما نفعل ذلك ف ان الفقه خارج عن صف العلوم» (المصد و ص الاساليب التي تتيم في سائر العلوم الحقوم الحقة في العالم ، فلا بدلنا من الباع الاساليب التي تتيم في سائر العلوم الحقوم الحقوم المفاه على وإذا لم نقط ذلك فعمتى ذلك ان الفقه خارج عن صف العلم ، فلا بدلنا من الباع الاساليب التي تتيم في سائر العلوم الحقوم الحقوم الحقوم و عن صف العلوم المفوم (المصد عدم على المنابع المعالم العرب الدين المعالم المعالم العلم العرب النقل المعالم المعالم المعالم العرب المعالم العرب المعالم المعالم العرب المعالم المعالم العرب المعالم العرب العرب المعالم المعالم العرب العرب المعالم العرب المعالم المعالم العرب المعالم العرب المعالم العرب العرب العرب العرب المعالم العرب العر

(٣٩) هلماً بأني كنت أدهو الى هذه الفكرة منذ اواسط الثمانينات ، وكنبت عنها سنة ( ١٩٩١م) ، ولم تتبع لي فرصة نشر ما كتبت الافي عام (١٩٩٢م) ، وذلك كمقالة في مجلة الفكر الجنيد ، ولم اطلع على ماطرحه المرحوم مطهري الابعد الطباعة الاولى لكتابي هذا . وربما لم يكن كتابه مترجماً حيتها ، والنسخة التي اعتمدتها لم يكتب فيها سنة الطبع ولا اسم المترجم .

القسم الثالث النظر

الفصل السادس

الفقه وطريقة النظر

### . ما هي طريقة النظر؟

يعد «النظر» من الإصطلاحات الشائعة الإستعمال عند المتكلمين ، وهو يكسب أهمية خاصة لدى أهل الإعتزال ، حتى أن القاضي عبد الجبار الهمداني خصص له كتاباً مستقلاً ضمن موسوعته الكلامية (المغني في أبواب التوحيد والعدل) ، وعرفه بأنه عبارة عن التفكير في الأدلة على إختلافها (۱) . كما أن هذا اللفظ إستخدمه بعض الأصوليين والفقهاء ، وهم يعنون به التفكير في الأدلة الفقهية لمن له حصيلة من العلم سواء كان مجتهداً أو غير مجتهد (۱) .

أما بحسب ما نراه من وجود مرتبة وسطى بين الإجتهاد وبين التقليد ؛ فقد آثرنا أن نطلق عليها نفس ذلك الإصطلاح ؛ من حيث أنه عبارة عن تفكير المكلف في الأدلة . وهو بهذا المعنى لا يختلف عما أراد به المتكلمون والفقهاء ، وإن كان يشترط فيه جنبة أخرى مضافة ، وهي الترجيح بين الأدلة والأخذ بأقواها .

هكذا نقصد بطريقة النظر هو أنها عبارة عن نظر المكلف في أدلة الجتهدين ومن ثم ترجيح بعضها على البعض الآخر ، أو الإقتناع به وعدمه حسبما يمليه عليه الوجدان والإطمئنان . ويذلك تكون هذه الطريقة مختلفة عن كل من طرق الإجتهاد والتقليد والإتباع .

فمعنى الإجتهاد في الأساس عبارة عن النظر في النص وإستنباط الحكم الشرعي منه مباشرة وغير مباشرة كما في القياس من حيث أنه يعتمد على النص كأصل ، وهو بذلك غير موجه للنظر في أدلة المجتهدين إلا بالعرض ليفاد منها التنبيه على عملية الإستنباط التي تشكل العمود الفقري وحجر الزاوية من عملية الإجتهاد ، بخلاف ما هو الحال في طريقة النظر من حيث أنها متوجهة بالذات إلى الترجيح والإقتناع في أدلة المجتهدين وليس من مهمتها القيام

<sup>(</sup>١) الهمداني ، القاضي عبد الجبار : المغني في أبواب الترحيد والعدل ، ج١٢ (كتاب النظر والمعارف) ، ص٤ .

<sup>(</sup>٢) انظر مثلاً : الإعتصام للشاطبي ، ج٣ ، ص٢٥١ ــ ٢٥٤ .

بعملية الإستنباط . رغم أن التداخل يمكن أن يحصل بينهما فيكون المجتهد في حقيقته ناظراً حين يكتفي بممارسة عملية الترجيح لبعض الأدلة المطروحة على البعض الآخر ، بحيث لولا هذه الأدلة ما كان بإمكانه أن يتوصل إلى المطلوب ، مما يعني أنه عاجز عن أن يستنبط الحكم الشرعي من مصادره وأصوله المباشرة . كذلك يمكن للناظر أن يكون أحياناً مجتهداً وذلك في ما لو أن ترجيحه لبعض الأدلة لم يكن مجرد ترجيح ، بل كان بإمكانه أن يستدل على المطلوب حتى مع عدم علمه بما هو مطروح من الأدلة الإجتهادية .

أما معنى التقليد فهو إتباع ما يفضي إليه قول الجتهد دون فحص دليله . وهو بهذا يختلف عن النظر الذي يشترط فيه فحص الدليل والنظر فيه . كذلك فإن معنى الإنباع هو الأخذ بالنص أو السيرة عند الوضوح من غير إجتهاد ، بما يعني أنه يختلف عن النظر ، حيث أن هذا الأخير معلق على وجود الإجتهاد الذي لا يكون إلا مع عدم الوضوح أو الصراحة في النص . لذلك أن الإنباع مقدم على الإجتهاد ، فعند إمكان الإنباع يحرم الإجتهاد ، وعند عدمه يجب هذا الأخير .

#### الإنجاه السني وطريقة النظر

لاحظنا في الإتجاه السني تبعاً لتقسيم طبقات الفقهاء أن هناك أطرافاً لا تعد من المقلدين ولا من المجتهدين ، خاصة فيما أطلق عليهم بالمرجحين . لذلك فقد نُقل عن المتأخرين بأن طريقتهم تختلف عن المتقدمين في أخذ الأحكام ، إذ كان المتقدمون أول ما ينظرون في الكتاب والسنة ليجدوا ضالتهم في تحديد الحكم الشرعي ، في حين أن المتأخرين أول ما ينظرون في أنوال المجتهدين فإن وجدوا بينهم إختلافاً عولوا على أقرب الأقوال وأرجحها (٢٠٠٠) .

لكن من الواضح أن المعني فيها هنا هم الفقهاء وليس العوام ، ذلك أن هناك الكثير من الفقهاء من عول على التقليد رغم قدرته على التمييز والترجيح على ما سنرى . بل نجد الفقهاء يختلفون في وظيفة العالم غير الحجتهد . فبعضهم يرى ان من الواجب عليه التقليد ، في حين يرى بعض آخر أنه لا يجب عليه ذلك ، حيث له صلاحية أخذ الحكم من الدليل وان لم يكن مجتهد ألا ، أي انه يمارس طريقة النظر في الادلة المطروحة .

ويلاحظ أن أصحاب المذاهب الأربعة كانوا أنفسهم يدعون إلى ما يناسب تلك الطريقة وينهون عن التقليد على ما سبق أن عرفنا . إذ جاء عن أبي حنيفة قوله : «علمنا هذا رأي لنا وهو أحسن ما قدرنا عليه ، فمن جاءنا بأحسن منه فهو الصواب ، ولا يحل لأحد أن يقول بقولنا حتى يعلم من أين قلناه (٥) . وكان مالك يقول : «إنما أنا بشر أخطئ وأصيب ، فإنظروا في رأبي فإن وافق الكتاب والسنة فخلوا به ، ومالم يوافقهما فاتركوه (٦) ، وقوله : ليس كل ما قال رجل قولاً وإن كان له فضل يتبع عليه ، لقوله عز وجل : ﴿الذين يستمعون القول والما يوافقها عز وجل : ﴿الذين يستمعون القول والما يستمعون القول والما يستمعون القول والما يستمعون القول والما والما يوافقها عن وجل المناه والما يوافقها الما يوافقها عن وجل المناه والما يتبع عليه ، لقوله عز وجل المناه والما يتبع عليه ، لقوله عز وجل المناه والما يستمعون القول والما يقوله عن وجل الما يتبع عليه ، لقوله عن وجل المناه والذين يستمعون القول والما يتبع عليه ، لقوله عن وجل المناه والما يتبع عليه ، لقوله عن وجل المناه والما يتبع عليه ، لقوله عن وجل المناه والمناه والمن

<sup>(</sup>٢) أعلام الموقعين ، ج٢ ، ص ٢٤٦ .

<sup>(1)</sup> مواهب الجليل ص ٣٠ .

<sup>(</sup>٥) أهلام الموقعين ، ج٢ ، ص ٢٠١ و ٢١١ . والاحكام لابن حزم ، ج٢ ، ص ١٢٥ . وأبو حنيفة ، ص ٢١ .

<sup>(</sup>٦) الإحكام لإبن حزم ، مطبعة السعادة ، ج٦ ، ص٦٥ و١٢٦ و١٤٩ ١٥٠. والموافقات ، ج٤ ، ص٨٩٠ .

فيتبعون أحسنه (٧). وكان الشافعي يقول: الاتقلدوني في كل ما أقول، وإنظروا في ذلك فإنه دين (١). وقد عرف عن داود انه منع المكلف من التقليد مطلقاً، اذ يرى ان على الجميع الاجتهاد، فمن لم يستطع منهم يسأل غيره ؛ على ان لا يقبل قوله من غير تقديم الدليل عليه من الكتاب أو السنة أو الاجتماع، والا فعليه ان يسأل غيره من العلماء (٩)، وربما الى هذا المعنى ذهب ابن حنبل الذي منع التقليد على الناس كما علمنا.

ويحسب الظاهر أن أقوال أثمة المذاهب التي نقلناها أو على الأقل بعضها ؛ دالة على أن المخاطب عندهم عموم المكلفين من دون تمييز بين العالم المختص وغيره . فكأن هذه الأقوال تريد أن تربي الناس على النظر في أدلة الحجتهدين ولا تتقبل منهم التقليد .

<sup>(</sup>٧) القول السديد ، ص ٢١ .

<sup>(</sup>٨) أعلام للوقعين دج ٢ ، ص ٢٠٠ . وحجة الله البالغة ، ج ١ ، ص ١٥٥ .

<sup>(</sup>٩) تاريخ المذاهب الأسلامية ، ص٤٨ ٥ . .

#### - النظر وعواقب سد بأب الاجتهاد

ذكر ولي الله المدهلوي في كتابه (ازالة الحفاء) بأنه قصى انقراض الدولة الاموية لم يكن احد يدعو نفسه حنفياً او شافعياً ، واغا كانوا يستنبطون المسائل بالادلة الشرعية على طريقة المتهم واساتذتهم . ولما كان زمان الدولة العباسية اتخذ كل واحد من المسلمين نسبة معينة له . وبلغ من شدة تقليدهم انهم لم يكونوا يحكمون في امر بحجج القرآن والسنة ما لم يجدوا فيه نصاً من نصوص أكابر ملهبهم ، وبللك رسخت فيهم واستحكمت بينهم الاختلافات التي نشأت عن الاختلاف في تأويل القرآن والسنة بين علماء السلف . ثم لما انقضت الدولة العربية وقام مقامها الحكم التركي وانتشر الناس في شتى المالك ، اتخذ كلهم ما كان يذكره من تعاليم ملهبه الفقهي اصلاً ومرجعاً ، فاصبح ما كان قبل ذلك في حكم الملهب المستنبط سنة الفقهي اصلاً ومرجعاً ، فاصبح ما كان قبل ذلك في حكم الملهب المستنبط سنة مستشرة . وبقي مدار عملهم الان على ان يضرّجوا من المخرج وبقرّعوا من المفرع الأن

إن أهم ما ترتب على عملية سد باب الاجتهاد وحصر العمل بالمذاهب الاربعة هو الزام الناس ومنهم العلماء بعدم ممارسة النظر والترجيح خارج نطاق تلك المذاهب المعترف بها . بل طال الامر بمنع الناس من النظر والترجيح خارج حدود المذهب المتبع .

## ١ - الالزام في اطار المداهب الاربعة

فمن حيث الالزام الاول منع دعاة التقليد الناس من الركون الى النصوص وعمل الصحابة وغيرهم من التابعين والفقهاء بمن هم خارج دائرة المذاهب الاربعة ، حتى قال

<sup>(</sup>١٠) موجز تاريخ تجديد أأدين واسياته ، ص٦٦-٩٧. .

بعضهم: «لا يجوز تقليد ما عدا المذاهب الاربعة ولو وافق قول الصحابة والحديث الصحيح والآية ، فالحارج عن المذاهب الاربعة ضال مضل ، وربما أدّاه ذلك الى الكفر ، فان الأخذ بظواهر الكتاب والسنة من اصول الكفره(١١).

وقد تمسك نهاة النظر ودعاة الحصر والتقليد في المذاهب الاربعة يبعض المبررات نجملها بالشبهتين التاليتين :

ا سمن ذلك ما ذكره إمام الحرمين الجويني من ان الائمة الاربعة قد سبروا ونظروا وبوبوا ، في حين ان الصحابة لم «يعتنوا بتهذيب المسائل والاجتهاد وايضاح طرق النظر بخلاف من بعدهم» . وكذا ذكر الشيخ تقي الدين بن الصلاح من ان التقليد يتعين لهذه الائمة الاربعة دون غيرهم ، وذلك ولأن مذاهبهم انتشرت وانبسطت حتى ظهر فيها تقييد مطلقها وتخصيص عامها وشروط فروعها ، فاذا اطلقوا حكماً في موضع وجد مكملاً في موضع آخر ، وأما غيرهم فتنقل عنه الفتاوى مجردة ، فلعل لها مكملاً او مقيداً او مخصصاً لو انشبط كلام قائله لظهر فيصير في تقليده على غير ثقة بخلاف هؤلاء الاربعة الاربعة المناد .

ويمكن الجواب على هذه الشبهة من وجهين ، أحدهما ان المذاهب المنضبطة والمدونة ليست محصورة في الاربعة المذكورة . أما الثاني فهو ان الشبهة اذا كانت تصدق على العامي المقاصر من حيث انه لا يصبح له الالتزام بفتوى معينة لا يعلم سياقها وملابساتها الخاصة ؛ فان الامر مع الناظر شيء يختلف ، اذ قد لا يقنع بالدليل المقدم من قبل تلك المذاهب ، وقد يرى أن ما ورد عن الصحابة او عن النص هو اقرب الى الاطمئنان في الحكم الشرعي . فكيف الحال اذا ما كان من الفقهاء المتمرسين وان لم يبلغ درجة ما كان عليه الاثمة الاربعة؟ !

٢ ــان ممارسة النظر وترجيح الفتوى على ما قدّمه الائمة الاربعة سواء تمت من خلال النظر في النص او فتاوى الصحابة او غيرهم ؛ الما تفضي الى الوقوع في الفتن ، وكما صورها البعض بأنها تفتح فلسان الطعن والتشنيع في الائمة الكبار ، خصوصاً في أعظم الائمة ابي حنيفة وغيره ، ويقول يكفي كتاب الله وسنة رسوله (ص) ، ولا يفهم ان تقليد هذا المذهب عين تقليد النصوص ، قال تعالى : فاسئلوا اهل الذكر إن كنتم لا تعلمون . .١٣٥٠ . لذا ذكر بأنه اذا كان هناك حديث بخالف ما ذهب اليه ابو حنيفة هل يجوز ان يقال انه لم يبلغه؟ فأجيب عن ذلك وقالوا : لا ، لائه وجده غير صحيح او مؤولاً . واشتهر على هذا القول : كل

<sup>(</sup>١١) مداية المرفقين ، ص ٦٥ .

<sup>(</sup>١٢) مواهب الجليل ، ص ٢٠ .

<sup>(</sup>١٣) ألحيل المتين ، ص. .

آية أو خبر يخالف قول أصحابنا يُحمل على النسخ أو التأويل أو الترجيح (١٤).

وعليه فقد رد البعض دعوى طريقة الوهابية القائلة من انه في بعض المسائل اذا صبح هناك نص جلي من كتاب او سنة غير منسوخ ولا مخصوص ولا معارض بأقوى منه فانه يعول عليه ولا يعول على مخالفه كان من كان ، وقد اعتبر البعض هذه الطريقة مدعاة للطعن في الائمة الكبار وتجهيلهم ، وهي تفتح باب اللامذهبية لدى العوام ونجرؤهم على الائمة الاعلام (١٥٠) .

لكن من الواضح اننا هنا أمام اعتبارات تجعل من الائمة الاربعة في رتبة تخرج عن حدود الاجتهاد وتضعهم في موضع العصمة والنص ، أو أعلى منه درجة . أما ما قيل بخصوص شبهة الطعن فيكفي الرد على ذلك بأن تخطئتهم لا يعني الطعن فيهم ، خاصة كونهم محمولين على محمل العدالة والإيمان والتدين .

#### ٢. الالزام في أطار المذهب الواحد

أما فيما يتعلق بالالزام الثاني الخاص بالنهي عن النظر خارج حدود المذهب الواحد من المذاهب الاربعة ؟ فان له هو الآخر بعض المبررات تجملها بالشبهتين كالآتي :

١ ـــانه لما كان على الناس الانضمام تحت راية كل من المذاهب الاربعة باعتبارها مدونة ومنضبطة ، وحيث انه لا يجوز اتباع المسلم للمذهب الختار ما لم يعتقد انه على حق ، لذا فقد كان عليه الوفاء بموجب اعتقاده هذا (١٦) .

وهذا يعني انه لا مجال للنظر ، مع ان اتباع المسلم لأحد المذاهب لا يعني بالضرورة كونه صحيحاً من كل الوجوه . فقد يلتزم به باعتباره أصبح من غيره على الاغلب لا انه صحيح في كافة الموارد . كما قد لا يلتزم الناظر بأي من المذاهب الاربعة ، وانحا يكفيه من ذلك محارسة النظر بترجيح الادلة المقدمة بعضها على البعض الآخر دون الوقوف عند حد مذهب معين .

٢—١٠ على المكلف ان يجتهد في اختيار مذهب محدد على التعيين من بين المذاهب الاربعة من غير ممارسة التحول والتخير بينها ، وذلك كي لا يفضي الامر الى التمسك برخص المذاهب ومن ثم انحلال التكليف . فلو جاز للمكلف اتباع أي مذهب شاء لأدى به الامر الى التقاط ما يسعه من رخص المذاهب بحسب الهوى ، فيتخير على الدوام ما هو حلال إن عارضه واجب او حرام ، ويعلم ما في الامر من الاتحلال واسقاط التكليف في كل مسألة مختلف حولها (١٧) .

<sup>(</sup>١٤) العقود الدرية لابن عابدين ، ص٣٣٣ .

<sup>(</sup>١٥) هلئية المرفقين ، ص١٧-١٨٠ .

<sup>(</sup>۱۶) صغة الفتوى ، ص ۷۱ .

<sup>(</sup>۱۷) صفة الفتوى ، ص۷۲ .

حتى قال بعضهم :

فاشرب ولُط وازني وقامر واحتجج في كل مسألة بقول إمام

ويقصد بذلك شرب النبيذ ، وعدم الحد في اللواط كما هو رأي ابي حنيفة ، والوطء في الدبر على ما يعزى الى مالك ، ولعب الشطرنج بحسب رأي الشافعي (١٨) .

ومع انه قد يقال بأن ما ذكر من انحلال في التكليف باتباع الرخص هو من جانب لا ضير فيه ، اذ من المعلوم ان ابن عباس كان ممن يوصف بهذا الوصف ، ولم يستهجن منه الفقهاء ذلك . ومن جانب آخر ان أدعي بترتب الاتحلال في التكليف ومن ثم سقوطه عند إتباع رخص المذاهب لا يعد انحلالا الا في القضايا الفرعية الختلف حولها ، والتي هي من حيث الاصل غير محققة في أصالتها الشرعية ، فالاتحلال وسقوط التكليف انما يتم فيما لو علم عن القضية الفقهية المنحل عنها هي قضية شرعية على وجه القطع . أما ما صور في البيت الشعري الآنف الذكر فهو مبالغ فيه ، والالكان طعناً في الائمة ذاتهم قبل الطعن في المقلدين لهم على نحو التخيير .

وأغرب ما في الأمر هو ما تقرر من نهي عام ومطلق عن التخيير والانتقاء لكل من لم يبلغ درجة الاجتهاد ، حتى من الفقهاء وأرباب سائر العلوم (١٩٠) . الامر الذي يمنع النظر حتى لذي المتمرسين عمن لهم قابلية الترجيح في الادلة والآراء . وإن كان الشاطبي يستثني في التخيير من غير المجتهدين كل من تقيد بالترجيح حسب الدليل ، حيث أنه يصبح متبعاً لذات الدليل لاالهوى ، وبالتالي فانه بالنظر والترجيح لا يعود الامر مسقطاً للتكليف عنده .

<sup>(</sup>١٨) رَسَالَة الْمُعِلُّحَة لِلْطُوفِي ، نَفْسَ لَلْمَعْلِياتِ السَابِقَة ، ص ١٣٥ .

<sup>(</sup>۱۹) صفة الفتوي ، ص ۷۲ .

#### الاتجاهات المطالبة بالنظر

على أن هناك عدداً من الفقهاء وقفوا بوجه نزعة الجمود والتقليد وهاجموا ما تمسك به القلدون من الفقهاء الذين لهم قدرة على النظر والترجيح . فهذا الشيخ عز الدين بن عبد السلام هو ممن شن هجوماً على المقلدين فقال : قومن العجب العجيب أن الفقهاء المقلدين يقف أحدهم على ضعف مأخذ إمامه بحيث لا يجد لضعفه مدفعاً وهو مع ذلك يقلده فيه ويترك من شهد الكتاب والسنة والأقيسة الصحيحة لمذهبهم جموداً على تقليد إمامه ، بل يتخيل لدفع ظاهر الكتاب والسنة ويتأولها بالتأويلات البعيدة الباطلة نضالاً عن مقلده؟ . وقال أيضاً : قلم يزل الناس يسألون من إتفق من العلماء من غير تقييد لمذهب ولا إنكار على أحد من السائلين إلى أن ظهرت هذه المذاهب ومتعصبوها من المقلدين ، فإن أحدهم يتبع أحد من السائلين إلى أن ظهرت هذه المذاهب ومتعصبوها من المقلدين ، فإن أحدهم يتبع أمامه مع بعد مذهبه عن الأدلة مقلداً له فيما قال كأنه نبي أرسل ، وهذا نأي عن الحق وبعد عن الصواب لا يرضى به أحد من أولى الألباب "(٢٠)".

كما صرح الإمام أبو شامة بأنه فينبغي لمن إشتغل بالفقه أن لا يقتصر على مذهب إمام ، ويعتقد في كل مسألة صحة ما كان أقرب إلى دلالة الكتاب والسنة المحكمة ، وذلك سهل عليه إذا كان أتقن معظم العلوم المتقدمة ، وليجتنب التعصب والنظر في طرائق الخلاف المتأخرة ، فإنها مضيعة للزمن ولصفوه مكدرة (٢١) .

كما أن الشاطبي على الرغم من أنه يجيز التقليد على العامي إلا أنه يرى وجود صنف آخر ليس من المقلدين ولا من الحجتهدين . فالمجتهد يعمل بحسب علمه وإجتهاده ، والمقلد الصرف يحتاج إلى قائد يقوده إلى تحصيل العلم كي يصح تقليده ، أما الصنف الثالث فهو لم يبلغ مبلغ المجتهدين ، لكنه يفهم الدليل وموقعه ويصلح فهمه للترجيح بالمرجحات المعتبرة في

<sup>(</sup>٢٠) حمية الله البالغة عج ١ عص ١٥٥ .

<sup>(21)</sup> حنجة الله البالغة ، ج ١ ، ص ١٥٥ .

تحقيق المناط ونحوه . ومع ذلك فإن الشاطبي يُبدي تردداً في قيمة ترجيح هذا الصنف ونظره ، فهو يقول : إنه لا يخلو إما أن يُعتبر ترجيحه ونظره أم لا ؟ فإن إعتبرناه ؛ صار مثل المجتهد في ذلك الوجه ، من حيث أنه تابع للعلم متوجه شطره ، أما لو لم نعتبره فلا بد من رجوعه إلى درجة العامي ، وحيث أن العامي يتبع المجتهد من جهة توجهه إلى صوب العلم الحاكم فكذلك الحال يصبح مع من ينزل منزلته . ومع ذلك فالشاطبي يعود فيرى أن من الواجب على هذا الصنف الوسيط أن لا يتبع المجتهد إلا من جهة ما هو عالم بالعلم المتاج إليه ، ومن حيث هو طريق إلى إستفادة ذلك العلم ، فلو علم أو غلب على الظن أنه مخطئ فيما يُلقي فالواجب عليه أن يتوقف ولا يصر على الإتباع إلا بعد التبيين ، حيث ليس كل ما ينقيه العالم يكون حقاً على الإطلاق وذلك لإمكان الزلل والخطأ وغلبة الظن في بعض يغض الأمور . بل أكثر من ذلك يصرح الشاطبي فيقول : إنه فإذا كان هذا المتبع ناظراً في العلم ومتبصراً فيما يُلقى إليه كأهل العلم في زماننا ؛ فإن توصله إلى الحق سهل ، لأن المنقولات في ومتبصراً فيما يُلقى إليه كأهل العلم في زماننا ؛ فإن توصله إلى الحق سهل ، لأن المنقولات في الكتب إما تحت حفظه وإما معدة لأن يحققها بالمطالعة أو المذاكرة ، (٢٢) .

كما ذكر صاحب (مشارق أنوار العقول) من انه اذا اجتهد المجتهد في حادثة فرأى الأعدلية لأحد الاقوال الموجودة فيها وجب عليه الأخذ بذلك القول الاعدل وحرم عليه الأخذ بالقول المرجوح في نظره ، معتبراً ذلك على خلاف جماعة ذكر منهم أحمد بن حنبل وسفيان وابن راهويه حيث جوزوا تقليد المعالم مطلقاً ، وكذا أهل العراق حيث جوزوا تقليد المجتهد لغيره (٢٣).

وعلى هذه الشاكلة ذهب العديد من المحدثين والمعاصرين (٢٤) .

\*\*

<sup>(</sup>٢٢) الإعتصام ، ج٢ ، ص٢٥٢ .. ٢٥٤ .

<sup>(</sup>٣٣) مشارق أتوار المعقول ، ص ٧٦ .

<sup>(3</sup> ٢) مثلاً يقول القرضاوي : قولهذا حررت نفسي من ربقة التمذهب والتقليد ، فانه أمر مستحدث لم يسوفه سنف الامة ، وقد نهى الاكمة انفسهم عن تقليدهم ، ومن قلد فقيها في كل مسألة - وإن ظهر ضعف دليلها أو خطؤه - فكأها اتخذه شارعاً ، وفي التقليد ايطال للعقل ومنفعته ، كما قال ابن الجوزي : (الأنه خكل للتدبر والتأمل ، وقبيح بمن أعطي شمعة يستضيء بها ان يطقشها ويشي في الظلمة ) . وقال غيره : لا يقلد إلا عصبي أو غبي ا (فقه الزكاة مج ١ ، ص ٢١) . كما يقول الشيخ علي الطنطاوي : فأخق أنه على المسلم أن يتفقه أو لا في مذهب معين ، فيعرف أحكام دينه ، ثم ينظر في دليلها ، ويحاول ان يتعلم ما يعين على معرفة طرق الاستدلال وقوة الدليل ، ثم ينظر ، فأن رأي دليلاً ثابناً أقوى من دليل مذهبه اخذ به ، وقد بين ابن عابدن في أول الحاشية أن الحنفي المقلد الذي يجد حديثاً صحيحاً على خلاف مذهبه ، عليه أن يأخذ به ، لاسهما في ألمهادات ، وليس يخرج في ذلك عن كونه حنفياً ؛ والله قد أوجب على المسلم أنباع الكتاب والسنة ، ولم يلزمه بمذهب من المفاهب الاربعة ولا غيرها ، وما التقليد الارخصة للعاجز عن الاخذ من الكتاب والسنة ، على عمد : مشكلات في طريق الحياة الاسلامية ، ص ١٤٤ الده ؟ أ.

على انه اذا كان ما سبق يشكل دعوة لممارسة النظر كخاصة من خواص العلماء المتمرسين من الفقهاء غير الحجتهدين ؟ فان هناك في القبال اتجاهات تطالب الناس صراحة بممارسة النظر في اقوال الحجتهدين وادلتهم . ومن ذلك جمع من معتزلة بغداد ، اذ قالوا أن العامي لا يجوز له أن يقلد أو يأخذ بقول أحد إلاأن يبين له حجته (٢٥) . كما نقل أبو الحسن الأشعري رأي ابعض أهل القياس؟ بما يدعو إلى هذا المسلك ، حيث قال : اليس للمستفتي أن يقلد وعليه أن ينظر ويسأل عن الدليل والعلة حتى يستدل بالدليل ويتضح له الحق، (٢٦) .

وهذه الطريقة تلقى تأييداً من قبل الإتجاهات التي نهت عن التقليد كما هو رأي إبن حزم وإبن تسمية وإبن القيم الجوزية والشوكاني وغيرهم ، وإن كان الظاهر هو أن هو أن هولاء لم يدققوا في مفهوم ما دعوا الناس إليه . فبعض هولاء ناشد الناس بالإكتفاء فيما تطمئن إليه قلوبهم وعدم التعويل على كل ما لا تطمئن إليه ، بالإكتفاء فيما تطمئن إليه ويعض آخر طالبهم بقدر ما من الإجتهاد ، باعتبارهم ليسوا من أهل الإختصاص . وبعض آخر طالبهم بقدر ما من الإجتهاد ، وثالث دعاهم إلى الإتباع في قبال ما يفتيه الفقيه إن كان يجده مخالفاً للنص أو الكتاب السنة .

فابن تيمية يعتبر ان من كان متبعاً لإمام فخالفه في بعض المسائل لقوة الدليل فقد احسن ولم ينكر عليه ، معتبراً ذلك بما أوجبه العلماء ، وقد نص عليه احمد بن حنبل (٢٧) . والظاهر ان العدول الذي تحدث عنه ابن تيمية انما يتعلق بفئة الفقهاء المختصين لا العوام من الناس .

لكن بخصوص فئة عوام الناس فان ابن تيمية يذكر بأن من العلماء من يقول أن على المستفتي ان يقلد الاعلم الاورع بمن يمكنه استفتاؤه . ومن هم من يقول : بل يخير بين المفتين ، واذا كان له نوع تمييزه ، فان هذا أولى من التخيير المطلق (٢٨) .

كذلك انه صرح بأن المسائل الاجتهادية من أخذ منها بقول بعض العلماء ؟ لم يُنكر عليه ولم يُهجر ، واذا كان في المسألة قولان ؟ ولم يُهجر ، واذا كان في المسألة قولان ؟ فان كان يظهر للانسان رجحان أحد القولين أخذ به ، والا قلد بعض العلماء الذين يُعتمد عليهم في بيان الراجح من القولين . وإذا افتاه من يجوز له استفتاؤه ؟ جاز له ان يعمل بفتواه

<sup>(</sup>٢٥) الإحكام للأمدي ، ج 1 ، ص ١٥١ .

<sup>(</sup>٢٦) مقالات الإسلاميين وإختلاف المصلين ، ص ٠ ١٨ .

 <sup>(</sup>۲۲) المغتارات الجلية من المسائل الفقهية ، ص٧٤ ١٠٠٠ ١٠٠٠ .

<sup>(</sup>۲۸) مجموع فتاوی این تمییهٔ ۳ ج ۳۳ ، س.۲۸ ا (کتاب الطلاق) .

حتى لو كان ذلك القول لا يوافق الامام الذي ينسب اليه ، وليس عليه ان يلتزم قول امام بعينة في جميع ايمانه(٢٩) .

ومن جهته إعتبر الشوكاني (المتوفي سنة ٢٥٥هـ) أن هناك صنفاً من الناس يتوسط بين المجتهد والمقلّد؛ له القدرة على الفهم والتمييز . لذلك فقد رد على الفقهاء الذين أجازوا التقليد ، وقال بصدد ذلك : (وأما ما ذكروه من إستبعاد أن يفهم المقصرون نصوص الشرع وجعلوا ذلك مسوغاً للتقليد فليس الأمر كما ذكروه ، فها هنا واسطة بين الإجتهاد والتقليد وهي سؤال الجاهل للعالم عن الشرع فيما يعرض له لاعن رأيه البحت وإجتهاده المحض ، وعلى هذا كان عمل المقصرين من الصحابة والتابعين وتابعيهم (٢٠٠).

وحديثاً ذكر أن هناك صنفاً من الناس يتوسط بين المقلد والمجتهد وهو المطلق عليه «بالمتبع»، حيث يستعين بعالم مجتهد بعد أن يفقه دليله ويسأله عن حجته ويقنع بها، أو يرجح من أقوال العلماء مما يراه أقرب لنفسه، وهذا هو موقف السلفيين في مسألة أخذ الأحكام الشرعية (٢٦). وقد سبق لإبن القيم الجوزية أن إعتبر العامي المتبع هو ذلك الذي يعرض فتوى الفقيه على نفسه فإن إطمأن بها أخذها وإلا فإنه يسأل غيره من الفقهاء حتى يجد في نفسه الإطمئنان طبقاً للحديث النبوي القائل: «إستفت نفسك وإن أفتاك الناس وأفتوك» (٢٦)، لكنه إن لم يجد الإطمئنان فإنه غير مكلف بأخذ الفتوى من هؤلاء بإعتبار أن الله لا يكلف نفساً إلا وسعها (٣٣).

مهما يكن فقد سبق أن ميزنا بين الطرق الأربع لتحصيل الحكم الشرعي (الإتباع والإجتهاد والنظر والتقليد) ، وعرفنا أن الإتباع لا يكون إلا من حيث هناك وضوح في النص أو الشرع بالنسبة للمتبع ، بخلاف الحال مع الإجتهاد . أما النظر ففيه مسحة إجتهادية لأنه يعني التعويل على ترجيح رأي في قبال رأي آخر . وفي الغالب أن العامي لا يسعه إتخاذ طريقة الإتباع ،

<sup>(</sup>٢٩) القواكه العديشة ، ص ٢٤).

<sup>(</sup>۳۰) إرشاد الفحول ، ص ۲٦٨ .

 <sup>(</sup> ٣١) عباسي وعيث : الدعوة السلفية وموقفها من الحركات الأعرى و ضمن ندوة إنجاهات الفكر الإسلامي المعاصر و عن ٢ ١ ١٨ .

<sup>(</sup>٣٢) ورد شبيه بهذا الحديث عن النبي (ص) ، وهو أنه قال : «إستفت قلبك وإستفت نفسك ، البرّ ما إطمأنت إليه النفس وإطمأن إليه النفس وتردد في الصدر وإن أفتاك المناس وأفتوك (الإعتصام ، ج٢ ، ص ٣٤٣ ـ ٣٤٣) . كما ورد ما يماثل هذا الحديث في المصادر الشبعية عن الإمام الرضا عن أبيه موسى بن جمفر عن النبي قوله : ٥ . . البرّ ما إطمأنت إليه النفس ، والبرّ ما إحمأن به الصدر ، والإثم ما تردد في الصدر وجال في القلب وإن أفتاك الناس وأفتوك (الرسائل ، جهم ١ ، أبواب صفات القاضي ، باب ١ ١ ، حديث ٣٤ ، ص ١٢١) .

<sup>(</sup>٣٣) أعلام الموقعين ، ج 1 ، ص 104 . انظر لبضاً : صفة الفتوى ، ص٥٦ .

وذلك بإعتبار أن أغلب الأحكام الشرعية ليس فيها الوضوح الكافي لغياب قرائن العلم بالإبتعاد عن عصر النص ، كذلك لا يسعه الإجتهاد لأنه ليس من أهل الخبرة المعنة والإختصاص ؛ لذا فليس بمقدوره إلا العمل بطريقة النظر بإتباع إسلوب الإقتناع وترجيح بعض الآراء على البعض الآخر ، هذا إن كان في درجة فوق درجة العامي الذي ليس له القابلية على التمييز والترجيح ، وبالتالي ليس أمامه إلا التقليد .

#### الإتجاه الشيعي وطريقة النظر

أما في الإنجاه الشيعي فالملاحظ أن الحجتهدين أنفسهم يمارسون أحياناً طريقة الترجيح بين الآراء الفقهية ، مما يعني أنهم يزاولون عملية النظر من دون تمييز لها عن طريقة الإجتهاد . فالفقيه يعرض الآراء المتعلقة في المسألة ؛ فإما أن يُبدي قناعته الكلية ببعض هذه الآراء ، أو أنه يرجح بعض يرجح بعضها على البعض الآخر ، أو يكون له رأي جديد فيها . وهو حينما يرجح بعض الآراء على البعض الآخر بلحاظ الأدلة المقدمة إنما يزاول طريقة النظر متضمتة ضمن مفهوم الإجتهاد . ومن ذلك ما يوصي به المحقق الحلي بقوله : قاكثر من التطلع على الاقوال لتظفر عزيا الاحتمال ، واستنفض البحث عن مستند المسائل لتكون على بصيرة فيما تتخيره (٢٤٠) ،

لكن مبدئياً إن الإتجاه الشيعي لا يضع مرتبة خاصة لطريقة النظر أو الترجيح . فهو يقسم أعمال المكلفين إلى ثلاثة أقسام هي الإجتهاد والتقليد والإحتياط . فكما يذكر السيد الخوثي أن العقل مستقل بلزوم تحصيل العلم بالفراغ عن الذمة ، من حيث إدراكه لدفع الضرر المحتمل بعنى العقاب ، ودفع الضرر أو تحصيل العلم بالفراغ عن الذمة لا يتحقق إلا عبر أحد تلك الاتسام الثلاثة (٥٥) .

على أنه إذا كان الإجتهاد والتقليد والإحتياط بعضها يقع في عرض البعض الآخر من حيث العمل والوظيفة ، إذ لا بد للمكلف أن يأتي بواحد منها ؛ فإن الأمر من حيث المرتبة ليس كذلك ، إذ إن مشروعية التقليد لا تكون إلا بالإجتهاد ، وإن المقلد لا يصح له أن يقلد ما لم يجتهد بذلك ، وإلا تسلسل الأمر أو دار . كذلك الحال مع الإحتياط ، فهو لا يصح ما لم يقم على الإجتهاد . لهذا يذكر أنه لا يجوز للمقلد الإحتياط قبل الفحص عن مذهب مجتهده ، وإن كان يجوز له ذلك بعده . وعليه فقد إشتهر لدى علماء الإمامية قأن عبادة تارك

<sup>(</sup>٣٤) عن :مقدمة محمد تقي القمى للمختصر النافع للحلي ، ص ي .

<sup>(</sup>٣٥) الإجتهاد والتقليد للمخوشي ، ص ٢١ .

طريقي الإجتهاد والتقليد غير صحيحة وإن علم إجمالاً بمطابقتها للواقع ، بل يجب أخذ أحكام العبادات عن إجتهاد أو تقليد»(٣٦) .

هكذا يصبح الحور الأساس الذي يدور عليه التكليف في النظر الشيعي هو الإجتهاد . فهو يُعد الأصل الوحيد الذي يتصدى التحصيل القطع بالحجة على العمل ، لأن به يقطع بعدم العقاب على مخالفة الواقع الاسمام . ومع ذلك إن الإتجاه الشيعي لا يلغي بعض الأقسام العملية للمكلف والتي لا ترجع إلى الصور الثلاث المذكورة . فهو لا ينكر أثر وجود العلم الوجداني عند العامي وغيره ، وهو العلم بمطابقة عمل المكلف لواقع الحكم الإلهي ، كما يحصل في الضروريات والقطعيات والمسائل الواضحة . فهي وإن كانت قليلة جدالالما ، لكنها في جميع الأحوال تتجاوز حدود التقسيم المبدئي لعمل المكلفين ، ومن ذلك تجاوزها لممارسة الإجتهاد والتقليد .

مهما يكن فمن المتفق عليه أن العامي في النظر الشيعي لا ينبغي له أن يكون مقلداً في جميع الأحوال ، كما في موارد علمه الوجداني الخاص ، وفي الضرورة والإجماع والدليل القاطع ، وفيما لو وجد أمامه نصاً صريحاً خلاف رأي المجتهد ، فضلاً عما يتعلق بتشخيص الموضوعات وفهم المعاني العرفية ، حيث لا يقلد المجتهد إلا فيما يحكيه عن الشارع الإسلامي (٣٩) .

بل برأي عدد من العلماء ومنهم الخوثي أن العامي لو كان متمكناً من الإستنباط في مسألة ما من المسائل كمسألة الأعلم وأدى نظره إلى عدم جواز تقليد غير الأعلم ؛ فإنه على هذا يجوز له مخالفة من يقلده ولم يجز له الرجوع إلى غير الأعلم (١٠٠) ، وذلك باعتبار أن معرفة العامي بالحكم في مورد يلزم منه إتباع علمه ونظره ولا يجوز فيه أن يرجع إلى الغير (٤١) .

ومثل ذلك ما ذكره الآخوند الخراساني من أن المقلد لو إلتفت إلى الخلاف الحاصل بين العلماء حول وجوب تقليد الأعلم فإستقل عقله ورأى أنه لا فرق في التقليد بين أن يكون للأعلم أو غيره ؛ ففي هذه الحالة لا يجب عليه تقليد الأعلم وعليه إتباع ما آل إليه علمه (٤٢). وهذا ما أقره صاحب كتاب (عناية الأصول) وإن كان بنظره أن العامي لو إستقل بعقله

<sup>(</sup>٣٦) فرالد الأصول ، ج ٢ ، ص ٥٠٦ .

<sup>(</sup>٣٧) الإجتهاد والتقليد للمخوشي و ص١٩.

<sup>(</sup>۳۸) نقس المصدر ، ص ۱۹۹ .

<sup>(</sup>٣٩) عوائد الأيام ، ص ١٩٢ . والفصول الغروية ، ص ٤١٦ .

<sup>(</sup>٤٠) الإجتهادِ والتقليد للمخولي ، ص٣٦٨ .

<sup>(27)</sup> كفاية الأصول ، ص22 م .

<sup>(</sup>٤١) نفس المصدر السابق ، ص ٢٤٩ .

فسوف لا يترجع عنده إلا الأخذ بقول الأعلم ، نظراً إلى كونه سيتبع الأقوى ظناً (١٤٣) ، وهو تهكم ، إذ لا دليل على ما يمكن أن يؤول إليه نظر المقلد أو العامي . لذلك فإن الشيخ الأصفهاني يرى أن التعويل على مقولة الأخذ بقوة الظن التي يترتب عليها تعيين الأعلم للتقليد باعتباره أقوى ظناً من غيره . . هذه المقولة ممنوعة على إطلاقها ، حيث أن المقلد قد يقف على مدارك الفريقين فيترجح في نظره فتوى المفضول (٤٤٥) . كل ذلك يمكن عدّه من يقف على مدارك الفريقين فيترجح في نظره فتوى المفضول (٤٤٥) . كل ذلك يمكن عدّه من حيث المبدأ منطقياً ، إذ إن تقليد العامي في الأساس لا يصح أن يكون نابعاً إلاعن إجتهاده ونظره وليس عن تقليد ، وإلا تسلسل الأمر أو دار . لذلك يقال أن مسألة جواز التقليد ليست تقليدية ، اذ لا بد أن تستند إلى إجتهاد المكلف أو قطعه وإطمئنانه (٥٤٥) .

فقد سبق أن عرفنا أن هناك دليلين في حق العامي ينبغي الإستناد إليهما ليصبح تقليده ، وهما دليل الارتكاز العقلائي ودليل الإنسداد . وفحوى الدليل الأول هو أن العامي يعي صحة الرجوع إلى أهل الإختصاص من الفقهاء مثلما يرجع العقلاء في الحرف والصنايع إلى أهل الخبرة والإطلاع دون أن يكون هناك ردع من قبل الشريعة . أما فحوى دليل الإنسداد فكما عرفنا هو أن كل مكلف يعلم بثبوت أحكام إلزامية في حقه ، كما يعلم أنه غير مفوض في أفعاله بحيث له أن يفعل ما يشاء ، وبالتالي فإن عقله يستقل بلزوم الخروج عن عهدة التكاليف الواقعية المنجزة بعلمه ، وليس أمامه إلا الإجتهاد أو الإحتياط أو التقليد ، لكن العامي ليس بوسعه الإجتهاد ، كذلك فإن الإحتياط غير ميسور له لعدم تمكنه من تشخيص موارده ، لذلك يتعين عليه التقليد للحصر الأنف الذكر (٢١) .

ويلاحظ أن دليل الإرتكاز لا يخلو من إشكال يتعلق بالقياس كما سبق أن بينا ، وكان الأجدر أن يقال دليل العقل من حيث ضرورة رجوع العامي إلى الختص فيما لا علم له به . لكن بغض النظر عن ذلك فإن هذا الدليل يمكن أن يوظف لصالح إثبات صحة التعويل على طريقة النظر لكل من بإستطاعته إستخدام هذه الطريقة كما سنعرف .

\*\*

يظل أن نعرف بأن هناك جماعة من قدماء الإمامية لم يقروا التقليد ، وقد عول بعضهم على أن يكون جميع المكلفين متقادين إلى تحصيل العلم بالأحكام الشرعية وليس الظن ، كما هو رأي إبن زهرة على ما سبق أن عرفنا . لكن نُقل عن البعض الآخر أنهم يوجبون

<sup>(</sup>٤٣) عناية الأصول عجة عص٢٤٧ .

<sup>(11)</sup> القصول الغروية ، ص ٢٧٤ ... ٢٤٤ .

<sup>(</sup>٤٥) الإجتهاد والتقليد للخولي ، ص١٨ و١٩ و٨٣ .

<sup>(</sup>٤٦) الإجتهاد والطليد للخوش ، ص ٨٢... ٨٤ .

الإستدلال على العلم ومساءلة الفقهاء ، وهي طريقة وإن كانت لم تنقّح ، إلا أننا نعتبرها تصب في الطريقة التي ندعو إلى الإلتزام بها . ذلك أنه جاء عن فبعض قدماء الأصحاب وفقهاء حلب منهم القول بوجوب الإستدلال على العوام ، وإنهم إكتفوا فيه بمعرفة الإجماع الحاصل من مناقشة العلماء عند الحاجة إلى الوقائع أو النصوص الظاهرة ، أو أن الأصل في المنافع الإباحة وفي المضار الحرمة ، مع فقد نص قاطع في متنه ودلالته ، والنصوص المنافع الإباحة وفي المضار الحرمة ، مع فقد نص قاطع في متنه ودلالته ، والنصوص محصورة ، وقد ضعف صاحب كتاب (المعارج) هذا الرأي وتابعه في النقد صاحب المعالم) ؛ فذكر أنه «قد حكى غير واحد من الأصحاب إتفاق العلماء على الإذن للعوام في الإستفتاء من غير تناكر ، وإحتجوا في ذلك : بأنه لو وجب على العامي النظر في أدلة المسائل الفقهية لكان ذلك إما قبل وقوع الحادثة أو عندها ، والقسمان باطلان . أما قبلها فبالإجماع ، وأما عند نزول الواقعة فلأن ذلك متعذر لإستحالة إتصاف كل عامي عند نزول الحادثة بصفة وأما عند نزول الواقعة فلأن ذلك متعذر لإستحالة إتصاف كل عامي عند نزول الحادثة بصفة المجتهدين ، وبالجملة فهذا الحكم لا معال للتوقف فيه (١٤) .

مع أنه بحسب طريقة النظر تسقط مثل تلك المناقشة ، حيث ليس المطلوب من العامي أن يتصف بصفة المجتهدين ولا أن يصرف عمره في طلب علم الفقه ويكون من أهل الخبرة والإختصاص ، بل يكفيه أن يتعلم معالم الدين بصورة مجملة وتكون له بعض الخبرة في تفهم الآراء الفقهية حتى يصبح بمقدوره الترجيح بينها ليأخذ بما يطمئن إليه وجدانه ويعرض عمّا لا يطمئن .

<sup>(</sup>٤٧) معارج الأصول ، ص ١٩٧ . ومعالم الدين ، ص ١٨٥ .

#### المثقف وطريقة النظر

نشير إلى أن عامل الزمن له دخالة كبيرة في توجيه طريقة التعامل المناسب لمعرفة الأحكام الشرعية . ففي عصر النص لم تكن هناك حاجة للإجتهاد ولا التقليد ، إذ كان التعامل يقوم طبقاً لطريقة الإثباع وذلك لتوفر قرائن العلم والوضوح بما لم يدع ذريعة للعمل بالرأي إلا في حدود الإضطرار الخاصة والنادرة . أما بعد عصر النص فحيث أن قرائن العلم والوضوح أخذت تضعف شيئاً فشيئاً كلما طال الزمن ؟ لذلك كان لابد من الإجتهاد للتوصل إلى معرفة الأحكام ، ولو على سبيل الظن . الأمر الذي إحتاج إلى مزيد من الجهد العلمي كما مارسه العلماء طوال التاريخ الإسلامي . وقد إتبعهم الناس كمقلدين بعد أن كانوا في عصر النص تابعين .

من هنا فقد ظهر التقسيم الخاص بالمكلفين ، فهم إما مجتهدون أو مقلدون . وهو أمر ينسجم مع ما كان عليه المجتمع آنذاك ، حيث أنه في الغالب ينقسم من الناحية المعرفية إلى طبقتين : إحداهما عالمة متخصصة ، وهي الفئة الضئيلة من المجتمع ، وأخرى عامية لا تحمل ثقافة كافية ، وهي ما عليه الغالبية من الناس .

أما حديثاً فقد ظهرت هناك طبقة وسطى آخذة بالنمو والإنساع باضطراد . فهي ليست من فئة الفقهاء الهنتصين ، ولا من فئة العوام الهرومين من الوعي الثقافي الإسلامي ، وهي المسماة بطبقة المثقفين التي أخذت تضع ثقلها الكبير في التأثير على الحياة العامة ، والتي يتوقع لها أن تكون الغالبة عدداً بين الطبقات الثلاث . فهذه الطبقة وإن كانت ليست بمستوى التخصص والإجتهاد ؛ إلا أنها ليست بمستوى العامية الصرفة والتقليد ، وذلك لما تمتاز به من إستعداد وقابلية عقلية على التمييز بين ما يقبل وما لا يقبل من الآراء والفتاوى ، وبالتالي فهي جديرة بممارسة الطريقة التي أوسمناها بالنظر .

على انا لسنا بصدد تحديد مفهوم دقيق وخاص للمثقف ، وهو مفهوم أخذت مداليله

تختلف وتتسع باختلاف وجهات النظر حوله ، وزاد في الطين بلة أن بعضها ركب ضمن اعتبارات آيديولوجية جعلت منه صورة محددة بلون معين من الايديولوجيا دون غيره ، وهو امر يقوم على ابتسار الواقع وتشويهه . انما نفترض أن كينونته العامة متقومة بالمتابعة المعرفية والقدرة على الفهم بفضل اطلاعه وتحقيقه في القضايا المطروحة ، الى الدرجة التي يتبلور لديه موقف على الصعيد المعرفي ، لا سيما بالنسبة للقضايا التي تكتسب اهمية خاصة ، لكن على شرط أن لا تكون صفة الثقافة متداخلة مع النزعة التخصصية ، ومن ثم أن لا يكون المثقف مئقفاً في القضايا التي قد تنتسب اليه بنحو التخصص . الامر الذي لا يمنع من الجمع بين التخصص في موضوع والثقافة في غيره .

#### أدلة طريقة النظر

سبق ان عرفنا بأن هناك تبايناً واسعاً في مواقف الفقهاء ازاء تكليف العامي وعمله . فبعضهم طالبه بالاجتهاد ، وآخر بالتقليد ، وثالث بالرجوع الى خصوص الاعلم وكذا الحي ، ورابع أباح له التخيير بين الفتاوى ، وخامس أجاز له الترجيح بين الاراء عند التمييز بينها . وكذا نجد البعض يطالبه بالأخذ بأشد الفتاوى وأغلظها ؛ كإن يأخذ بالحظر دون الاباحة ، لاعتبارات تعود الى الاحتياط وكون الحق ثقيلاً والباطل خفيفاً . وفي القبال هناك من يسمح للعامي ان يأخذ بأخف الفتاوى لقوله تعالى : ﴿ يريد الله بكم اليسر ولا يريد بكم العسر ﴾ ، وقوله : ﴿ ما جعل عليكم في الدين من حرج ﴾ ، ولأن النبي (ص) قال : قبعث بالحنيفية السمحة السهلة » ، وقال : قان الله يحب أن يؤخذ برخصه كما يحب أن تؤتى عزائمه » . كذلك هناك من يطالب العامي بمزيد من التحري في اقوال الفقهاء ليجد التعاضد بينها ، على شاكلة تعدد الادلة والرواة لزيادة غلبة الظن (٨٤)

كما سبق أن علمنا بالدليل أنه يجوز للعامي أن يأخذ بفتوى الجتهد وإن لم يكن حياً ولا أكثر علماً بين المجتهدين . وعلى هذا الإعتبار يصبح من الأولى على العامي أن يأخذ بفتوى من يرى دليله أرجع من غيره إذا ما أبدى نظره وقام بفحص الأدلة المعروضة ، ذلك لأن الأصل هو جواز الأخذ بفتوى المجتهد المفضول ، فكيف اذا ما كانت هذه الفتوى تستند إلى دليل يعد أرجع الأدلة بنظر العامى وإقتناعه الخاص؟!

لكن يلاحظ أن هذا الدليل وإن كان يجيز العمل بالنظر والأخذ بالدليل الراجع ؛ إلا أنه في حد ذاته لا يدل على الوجوب . يضاف إلى أن هذا الدليل يسوقف على ثبوت عدم وجوب كل من الأعلمية والحياة في التقليد . وعليه كان لابد من طرق أدلة أخرى تشبت وجوب النظر حتى مع فرض التسليم بذينك الشرطين . . . فهذه حالة وتلك حالة أخرى .

<sup>(2</sup>A) صفة الفتوى ، ص ٨٠ ــ ١ ٨ . وانظر أيضاً : تهذيب الفروق ، ج ٢ ، ص ١ ٢٧ .

# . وعلى العموم يمكن تقسيم الأدلة على طريقة النظر كالآتي :

#### ١ ـ الدليل الشرعي

في البدء لا يمكننا أن ندعي أن في الكتاب والسنة تشريعاً يخص الحث على التعامل مع الآراء الإجتهادية للفقهاء . فالإجتهاد الفقهي من حيث أنه عملية إستنباط من الشرع تفضي إلى الظن لم يثبت طريقه ولا التلويح إليه في الشريعة ، وبالتالي فليس هناك تشريع خاص بالنظر . لكن هناك بعض الدلالات الشرعية العامة التي يمكن أن يفاد منها في إثبات المطلوب ؛ أهمها قوله تعالى في محكم كتابه : ﴿وبشر عبادي الذين يستمعون القول فيتبعون أحسنه ، أو لائك الذين هداهم الله وأو لائك هم أولو الألباب ﴾(٤٩) . فهذه الآية وإن كانت ليست بصدد الإخبار عن التعامل مع الآراء الإجتهادية ، لكن العموم والإطلاق فيها يمكن أن ينطبقا على ما نحن فيه من التعامل مع الآراء . فالناظر يتعامل مع الآراء الفقهية كأموال مختلفة ، والواجب عليه أن يعول على ما يراه أنه أحسنها وأقربها للحق ، ليصبح كأموال مختلفة ، والواجب عليه أن يعول على ما يراه أنه أحسنها وأقربها للحق ، ليصبح بللك أجد تطبيقات الآية الشريفة .

على ان هناك اشارات عديدة للعلماء حول الآية تؤكد جانب الدعوة الى الاخذ بأرجيح الاراء وأولاها بالقبول مع نبذ التقليد . ومن ذلك ما جاء في (مجمع البيان) للطبرسي من ان الآية تشير الى ما هو أولى بالقبول وأرشده الى الحق والعمل به (٥٠) .

ونقل الطبري عن السدي في تفسير الآية بأنها معنية بالاشارة الى من اوفقهم الله للرشاد واصابة الصواب ، لا الذين يعرضون عن سماع الحق ويعبدون ما لا يضر ولا ينفع . . . واولوا الالباب يعني اولوا العقول والحجى . . ، ه (٥١) . وكذا ما مرّ علينا من قول مالك : ليس كل ما قال رجل قولاً وإن كان له فضل يُتبع عليه ، لقوله عز وجل : ﴿الذين يستمعون القول فيتبعون أحسنه ﴾ .

وذكر الزمخشري بأن مما تنطبق عليه الآية التحقيق بين المذاهب الاجتبار أثبتها على السبك واقواها عند السبر وأبينها دليلاً أو أمارة ، وأن لا تكون في مذهبك كما قال القائل : ولا تكن مثل عير قيد فانقادا . يريد المقلد . . ٢٠٥٠ .

كما اعتبر الألوسي أن لهذه الآية دلالة على حط قدر التقليد الحض ، لذا قيل :

<sup>(</sup>٤٩) الزمر/١٨.

<sup>(</sup>٥٠) الطيرسي: مجمع البيان ، ج ٨ ، ص ٣٩١ .

<sup>(</sup>٥١) الطبري : جامع البيان ، ج ٢٣ ، ص ١٣٢ .

<sup>(</sup>٥٢) الكشاف ، ج٢ ، ص ٣٩٣ .

شمر وكن في أمور الدين مجتهداً ولا تكن مثل عير قيد فانقادا(٥٣)

كذلك صرح الطباطبائي بصدد معنى الآية بقوله: «فتوصيفهم بإتباع أحسن القول معناه أنهم مطبوعون على طلب الحق وإرادة الرشد وإصابة الواقع. فكلما دار الأمر بين الحق والباطل والرشد والغي ، وكلما دار الأمر بين الحق والباطل والرشد والغي ، وكلما دار الأمر بين الحق والإحق والرشد وما هو أكثر رشداً ؛ أخذوا بالأحق والأرشد. فالحق والرشد هو مطلوبهم ، وللذلك يستمعون القول ولا يردون قولا بمجرد ما قرع سمعهم إتباعاً لهوى أنفسهم من غير أن يتدبروا فيه ويفقهوه ، كما قال في تفسير ﴿وأولئك هم أولو الألباب ﴾ : «أي ذوو العقول ، ويستفاد منه أن العقل هو الذي به الإهتداء إلى الحق وآيته صفة إتباع الحق (30).

ويؤيد ما سبق ما ورد في الحديث عن الإمام على بقوله: «إضرب الآراء بعضها ببعض تعرف الحق». وإن كان هذا الحديث قد تبدو عليه الدلالة الإجتهادية ، من حيث أن المطلوب ليس مجرد ترجيح رأي على رأي آخر كما هو الحال في طريقة النظر، وإنما طلب الحق ولو كان بمخالفة جميع الآراء المنظور إليها، وهو عين المارسة الإجتهادية من حيث أنها أعمق وأدق من طريقة النظر.

كذلك جاء في قول الإمام على: قالناس ثلاث ، عالم رباني ومتعلم على سبيل نجاة وهمج رعاع أتباع كل ناعق يميلون مع كل صائح . . . . فقد يقال أن فارق المتعلم عن الهمج الرعاع يتحدد في كونه ينقاد إلى ما يراه أنه الحق بقدر ما تعلمه ، وهلا يقتضي أن يكون ذا قدرة على تمييز ما يعرض عليه من أقوال وآراء بما فيها آراء العلماء ، وهو بهذا يختلف عن الهمج الرعاع الذين لا يميزون بين الغث والسمين ، ولا بين الخطأ والصحيح . لكن الحديث على ما يبدو لا يفاد منه التوجيه الآنف الذكر حول طريقة النظر والتمييز بين الآراء الإجتهادية المفضية إلى الظن ، اذ يكفي أن يكون المتعلم متبعاً للحق وعارفاً للحقيقة على وجه القطع كما هو ظاهر الحديث ، وهو ما يجعله مختلفاً عن الهمج الرعاع .

يظل أن العمدة في هذا الدليل هي الآية المباركة الآنفة الذكر . ودلالتها هي أنها إما أن تجبب إتباع أحسن الأقوال أو أنها توجب ذلك ، وظاهر الآية ليس بعيداً عن الإحتمال الأخير .

### ٢ . دليل العقل أو الأقربية

وفحوى هذا الدليل هو أن الناظر إنما يعول على دليل دون آخر بعد الفحص ، وذلك لعلمه الوجداني بأن الدليل الذي رجحه هو أقرب إلى واقع الحكم الإلهي من غيره ، وهذا

<sup>(</sup>٥٣) الألوسي : روح المعاني ، ج ٢٣ ، ص ٢٥٣ .

<sup>(</sup>٥٤) الميزان عج ١٧ ، من ١٥٠ و ٢٠١ .

الظن يقوم مقام العلم عند تعذر الوصول إلى العلم ، وهي قاعدة كثيراً ما أشار اليها العلماء الأصوليون (٥٥) . لكن هذا الظن غير منقطع عن القطع الوجداني ، بل إنه يقوم عليه من حيث أن الترجيح مقطوع بصحة العمل به بإعتباره يعد أقرب إلى واقع الحكم الشرعي . لهذا صرح المحقق القمي طبقاً لدليل الانسداد بأن العبرة بقوة الظن ، والمعيار هو الرجحان ، حيث لو لم يجب العمل بالظن للزم ترجيح المرجوح على الراجح ، وهو بديهي البطلان (٢٥) .

بل ان التعويل على الاعلمية هو في حد ذاته قائم على الرجحان في قبال غير الاعلم، حتى ان اغلب الفقهاء رجحوا الاعلمية على الاورحية عند التعارض بين من هو أعلم ومن هو أورع، وهم يستدلون على ذلك باعتبار ان قول الاعلم ارجح من حيث الظن، لذا يؤخذ به كما يؤخذ بالراجع من الادلة. اي ان ملاك الحكم هو الرجحان والاقربية لا الاعلمية من حيث ذاتها. لهذا لا ينبغي الإنتفات إلى الأعلم باعتبار أعلميته، وإلا لكان حكم الأعلم حجة في حق الحجتهد الأقل منه علماً، وهو معلوم البطلان. فالأعلمية شيء والأخل بالأقربية شيء آخر. ومن المعلوم منطقاً أن الأخذ بالأقربية أرجح من الأخذ بالأعلمية ، لذلك فإن المجتهد المفضول إنما يعول على ما يراه أقرب إلى واقع الحكم الإلهي ولا يعول مطلقاً على ما يقوله الأعلمية ، فلو تحققت الأقربية بنظر المجتهد لما يقوله الأعلم لعلمه بأن الأقربية مقدمة على الأعلمية . فلو تحققت الأقربية بنظر المجتهد لما زاحمتها الاعلمية ، باعتبار ان هذه الاخيرة انما يُعول عليها لكونها مقاسة على تقديم الراجع من الأدلة على المرجوح ، فكيف إذا ما كان الراجع حاضراً؟ ا

وبلا شك ان نفس هذا الأمر ينطبق على ما يرآه الناظر بالقياس لما يقوله الأعلم ، ولا يصح التفكيك بحجة الفارق بين المجتهد والناظر ، حيث أن الأول مختص والآخر ليس مثله . ذلك أن الناظر وإن كان ليس بمختص كالمجتهد إلا أنه يفترض فيه القدرة على التمييز بين ما هو أقرب إلى الصواب وما هو أبعد عنه . وحيث أنه مميز فمن المنطقي أن يتبع ما يراه راجحاً وإن خالف قول الأعلم ، وليس في هذا الحكم العقلي من تخصيص ولا حجة ناهضة .

على أن ظنون الناظر وترجيحاته موضوعية تستند إلى أساس معتبر من الناحية العقلائية ، وهي تختلف عن ظنون المقلد وأوهامه التي لاشأن لها بالأقربية مادامت أنها لا تبتني على النظر في الأدلة ولامستمدة من الفطرة والظنون النوعية العامة . لهذا فإن الأصوليين لا يمنعون من عمل المقلد بالظن على إطلاقه ، فهم يفرقون بين ظنه في تعيين الطريق وظنه في الحكم الشرعي فيجيزون الأول دون الثاني ؛ لأن ظنون المقلد في نفس الحكم أمور غير منضبطة ،

<sup>(00)</sup> طرائد الأصول ، ج ١ ، ص ١٨٥ .

<sup>(</sup>٥٦) قوانين الاصول ، ص224 .

وهي لذلك تعد كثيرة المخالفة ، بخلاف الظنون في تعيين الطريق ؟ مثل تعيينه للمجتهد . وعليه لو أن بإمكان المقلد أن يضبط الأمور في تعيين واقع الحكم لكان المتعين عليه هو العمل بالظن في نفس هذا الواقع . فالشرط في صحة العمل بالظن كما هو رأي الأنصاري هو أن لا يكون هناك علم إجمالي بكثرة مخالفة واقع الحكم الشرعي ، وأن لا يكون هناك منع من قبل الشرع بالخصوص (٧٠) . وهذا الجواب وإن كان يمكن أن يشكل عليه من أنه كيف يمكن أن نعرف أن المقلد الذي يعمل بحسب ظنونه يقع من حيث الإجمال في المخالفة الكثيرة مع وقائع الأحكام الشرعية ، خاصة إذا كانت ظنونه توافق في النتيجة فتاوى عدد غير منضبط من الفقهاء ، اذ في هذه الحالة لا يتجرأ أحد أن يقول بأن آراء هؤلاء يكثر فيها المخالفة لذلك الواقع . . لكن على الرغم من ذلك فإن من الصحيح أن تكون الظنون غير المنضبطة بضابط موضوعي مرفوضة ، إذ إنها في هذه الحالة تصبح قائمة على الوهم والهوى ، فلا يعلم صاحبها - من الناحية الموضوعية أيها أقرب إلى واقع الحكم الشرعي . وهو أمر يختلف تماما مع المعارسة التي يبديها صاحب النظر ؟ من حيث أن ظنونه منضبطة ضمن ضوابط الفحص مع المعارسة التي يبديها صاحب النظر ؟ من حيث أن ظنونه منضبطة ضمن ضوابط الفحص مع المعارسة التي يبديها صاحب النظر ؟ من حيث أن ظنونه منضبطة ضمن ضوابط الفحص والتمييز العقلائي ، فلا تقع أسر ذلك الإشكال الوارد في حق المقلد .

مهما يكن فمن الواضح أنه لا يفاد من حكم الأقربية الوجوب ، فليس بالضرورة أن يكون كل ما هو أقرب إلى واقع الحكم الإلهي واجباً كما سبق أن مرّ علينا بحث ذلك . لكن من المؤكد أن الأقربية مطلوبة في حد ذاتها ولو من حيث الأولوية .

## ٣ ـ الدليل المنطقي

وتستند طريقة النظر في الأساس على قاعدة منطقية ، وهي أنه لا يصح العدول عن إتباع الدليل الراجح بإتباع الدليل المرجوح . وكما يقول صاحب المعالم : إن العقل قاض بأن الظن إذا كان له جهات متعددة متفاوتة بالقوة والضعف ؛ فالعدول عن القوي منها إلى الضعيف قبيح \* (٥٨) . لذلك يلاحظ أن من بين إستدلالات الفقهاء على وجوب تقليد الأعلم هو تشبيه أقوال المفتين بالأدلة ؛ من حيث أنه كما يجب العمل بالدليل الراجح يجب تقليد الأفضل (٥٩) . عما يعني أن حجية الدليل تقوم أساساً على الترجيح ، ومنه قيس عليه العمل بثقليد الأعلم ، فكيف إذا ما كان العامي باستطاعته التمييز والترجيح مباشرة ؛ فكيف يسوغ له في هذه الحالة العمل على خلاف ترجيحه ونقض أصل القاعدة التي يستند إليها

<sup>(</sup>٥٧) فرائد الاصول ، ج ١ ، ص ٢١٧ ... ٢١٨ .

<sup>(</sup>٥٨) معالم الدين ، ص ٣٤٦ . وفرائد الصول ، ٣٠ ، ص ٢٣٥ .

<sup>(</sup>٥٩) أنظر سول ذَلك المصادر التالية : الستصفى ، ج٢ ، ص ٣٩١ . الإحكام للأمدي ، ج٤ ، ص ٤٥٧ . فواقح الرحموت ، ج٢ ، ص ٤٠٩ . جواهر الكلام ، ج٠٤ ، ص ٤٠٩ . الإحتمام ، ج٢ ، ص ٢٥٥ . جواهر الكلام ، ج٠٤ ، ص ٤٠٩ .

الفقهاء . . وكيف بأخذ بفتوي وهي لم تقع في نفسه موقع الصحة والحق؟ أ

وعليه فإنه بحسب تلك القاعدة يمكن الحكم بعدم جواز رجوع المكلف إلى من ينظر إليه بأنه مخطئ مشتبه في حكمه ، أو أن حكمه لا يفيد الإطمئنان بشيء ، وهي صورة يمكن أن غيد المرافقة على جزئياتها من قبل الفقهاء ، إذ طبقت أحياناً على المجتهد من حيث رجوعه إلى مجتهد آخر ؛ كعدم جواز رجوع المجتهد الذي يجهل الحكم الشرعي من حيث إنسداد باب العلم والظن المعتبر في حقه إلى مجتهد آخر يعتقد بالإنفتاح . فعلى حد قول الشيخ الأنصاري : إن «الجاهل الذي يبذل الجهد وشاهد مستند العالم وغلطه في إستناده إليه واعتقاده عنه ؛ فلا دليل على حجية فتواه بالنسبة إليه . وليست فتواه من الطرق المقررة لهذا الجاهل ؛ فإن من يُخطّى القائل بحجية خبر الواحد - مثلاً - في فهم دلالة آية النبأ عليها ؛ كيف يجوز له متابعته ؟ وأي مزية له عليه ؟ حتى يجب رجوع هذا إليه ولا يجب العكس ٤ (١٠).

ومثل ذلك ما ذكره الخوثي في حق المجتهد المتجزئ ، حيث أنه لا يسوع تقليده للمجتهد المطلق . فكما يذكر أنه كيف يمكن دعوى جواز رجوع المجتهد المتجزئ إلى من برى خطأه وإشتباهه ، ذلك أنه حسب الأدلة اللفظية تكون أدلة جواز التقليد مختصة بمن لم يتمكن من تحصيل الحجة على الحكم الشرعي (١١) . ومن الواضح أن هذا ينطبق على صاحب النظر .

بل إن عدداً من العلماء يسلمون بإمكانية إستقلال عقل العامي وإتباع نظره ومن ثم مخالفة غيره من أهل الإجتهاد بمن فيهم الأعلم ، كما هو الحال مع الآخوند الحراساني الذي رأى أن العامي يمكن أن يتفق له أن يكون خبيراً في بعض الموارد علماً بالأدلة وبصيراً في المدرك غير مقلد ، وهو لهذا لا يحكم عليه بالتقليد فيما أدى إليه نظره ، ومن ذلك أن له أن يرجع إلى المفضول في التقليد ومخالفة الأعلم إن إستقل بعقله ورأى جواز ذلك (٢٢).

كذلك فإن الشيخ الأصفهاني إعتبر أن المقلد قد يتفق له أن يقف على مدارك الخلاف بين العلماء فيترجح في نظره فتوى البعض دون البعض الآخر، فيكون بذلك غير مقلد(١٣٠). كما أنه أقر بأن العامي لو علم بطلان ما أفتى به المفتي فإنه لا يقلده في ذلك وعليه مراجعة غيره(١٤٠).

<sup>(</sup>٦٠) قرائد الأصول عج ١ ، ص ٢٠٨ .

<sup>(</sup>٦١) الإجتهاد والتقليد ، ص ٢٢٧ ... ٢٢٨ .

<sup>(</sup>٦٢) الكفاية ، ص ٢٤٧ . وعناية الأصول ، ج٢ ، ص ٢٤٢ و ٢٤٣ .

<sup>(</sup>٦٣) القصول الغروية ، ص٤٤٤.... ٤٤ ،

<sup>(</sup>٦٤) للصدر السابق ، ص ٢١٦ .

كما نجد لدى بعض المعاصرين كالشيخ المنتظري تصريحاً بعدم جواز تقليد العامي بكل ما لا يرى إطمئناناً في حكم المجتهد، وقد سبق أن عرفنا أنه لا يعد ذلك من التقليد . فهو يقول : «في الحقيقة العمل إنما يكون بالوثوق الذي هو علم عادي تسكن به النفس ، لا بالتقليد والتعبد . وأما إذا لم يحصل الوثوق في مورد خاص لجهة من الجهات ؛ فالعمل به تعبداً مشكل ، ويقول أيضاً : قوأما ما قد يُرى من بعض العوام من التعبد المحض بفتوى المجتهد مطلقاً من دون إلتفات إلى أنه يطابق الواقع أم لا ، بل وإن إلتفتوا إلى ذلك وشكوا في مطابقته له ؛ فلعله من جهة ما أقنوا كثيراً بأن تكليف العامي ليس إلا العمل بفتوى المجتهد ، وأن ما أفتى به المفتي فهو حكم الله في حقه مطلقاً . والظاهر أن هذه الجملة تكون من بقايا إلقاءات المصوبة ، وإن ترددت على السنتنا أيضاً (١٥) .

كما جاء عن الشيرازي إعتباره أن من الواضح حكم العقل بعدم جواز إتباع المرجع فيما لو علم المقلد خطأه . وذلك لأنه لا يقلده إلا لأنه يراد منه إدراك الواقع ، فلو علم المقلد أنه لم يدرك الواقع وقطع بذلك لما جاز أن يقلده ، بل حتى لو كان علمه لا على سبيل القطع وإنما على سبيل الفطع وإنما على سبيل الظن النوعي فرأى أن المرجع مخطئ ومخالف للحكم الواقعي ، كإن يفتي وهو في حالة إضطراب شديد مثلاً ؛ ففي هذه الحالة يحرم على المقلد أن يأخذ بفتواه (١٦٥) .

على أنه بهذا الدليل تتنقح السيرة العقلائية في قبول ورفض المذاهب الفكرية والعقائدية من قبل النظار الذين لا يعقل أن يكونوا مختصين في جميع ما يتعرضون إليه بالبحث والمدراسة والنقد . لمذلك لو أنا إعتبرنا الناظر لا يحق له تأييد أو رفض ما يطلع عليه من أدلة فقهية بحجة عدم إختصاصه ؟ لكان يعني ذلك أن الناس لا يحق لهم أن يؤيدوا أو ينقضوا أي ملهب أو فكرة يطلعون عليها ، ومنها الافكار المادية والإلحادية ، كما أن منها القضايا العقائدية التي يصعب على العامي أن يحقق فيها بمثل ما يفعل الختص . بل يقال أن الفقهاء أنفسهم ؟ يصبح من الواجب عليهم أن لا يتعرضوا إلى أي فكرة أو مذهب من مذاهب الفكر والعقيدة ما لم يختصوا بذلك ، وبالتالي لا يحق لهم نقض الأفكار الغربية والمفاهيم الواقدة علم ألحدم إختصاصهم في الحالات الفكرية . مع أن الجاري ليس كذلك ، مما يدل على صحة مزاولة طريقة النظر . إذ لا تجد هناك أي إعتراض حتى لدى أهل الإختصاص إذا ما كان مزاولة طريقة النظر . إذ لا تجد هناك أي إعتراض حتى لدى أهل الإختصاص إذا ما كان يلجأ إليه عامة الناس في النظر في قضايا العقيدة الهتلف حولها دون حاجة للإجتهاد ولا يلجأ إليه عامة الناس في النظر في قضايا العقيدة الهتلف حولها دون حاجة للإجتهاد ولا

<sup>(</sup>٦٥) دراسات في ولاية الفقيه وفقه الدولة الإسلامية ٢ج٢ ، ص ٢٠١ و ١٠١ .

<sup>(</sup>٢٦) شوري الفقياء ، ج ١ ، ص ٣٤٣ و ٣٤٧ .

التقليد ، وهي قضية سبق أن طرحها العلماء من غير تنقيح في الخالب ، كما سنعرف .

#### ٤ - دليل البناء المقلائي

وهذا الدليل يكشف عن أنه في جميع الحرف والمهن يلاحظ أن اللين يراجعون الهنصين ويكون لهم نوع من التمييز والخبرة المجملة فإنهم ربما لايولون أهمية لقول الأكثر علماً إذا ما ظنوا أنه على خطأ وغيره على صواب .

وقد طبق هذا الدليل على عدم جواز تقليد صاحب ملكة الإجتهاد لغيره من المجتهدين ، وذلك كقول الخوثي : «كيف يسوغ دعوى أن العقلاء يلزمون صاحب الملكة بالرجوع إلى من يحتمل إنكشاف خطأه إذا راجع الأدلة . بل قد يكون قاطعاً بأنه لو راجع الأدلة لخطأه في كثير من إستدلالاته ومثله لا يكون مشمو لا للسيرة العقلائية» (١٧) .

وهذا مجرد صاحب ملكة وليس بمجتهد على نحو الفعلية . أما والأمر مع صاحب النظر فالحال قد يكون أشد ثبوتاً طبقاً للدليل الآنف الذكر ، حيث أنه يمارس التمييز والفحص ، وهو نوع من الإجتهاد الفعلي رغم ضعفه بالقياس مع المجتهد الحقيقي . لهذا فمن الأولى أن يقال في حقه بأنه كيف يسوغ دعوى أن العقلاء يلزمون صاحب النظر بالرجوع إلى من يراه مخطئاً بعد الفحص وليس مجرد أنه يحتمل ذلك كما لدى صاحب الملكة الذي لم يمارس عملية الفحص فعلاً .

وإذا ما غضضنا الطرف عما في الدليل العقلائي من المسحة القياسية كما سبق أن عرفنا ؛ فربما يفاد منه الوجوب في الحالة التي يعمل فيها الناظر بحسب إطمئنانه بإتباع من يرى قوله صحيحاً وطرح رأي الغير ولو كان أعلم الختصين .

|          | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
|----------|---------------------------------------|
| عاص ۲۲۱. | (٦٧) الإجتهاد والتقليد للخوش          |

194

مراتب طريقة النظر

في البدء نعترف أن من الصعوبة بمكان وضع فواصل حدّية تفصل بين مراتب النظر ، أو بين بعض من هذه المراتب وبين الإجتهاد أو حتى التقليد ، وذلك لتداخل الحدود الوسطى المتقاربة . فعلى حد قول الغزالي وهو في معرض التمييز بين العامي والحجتهد : إن قبين درجة المبتدئ في العلم وبين رتبة الكمال منازل واقعة بين طرفين وللنظر فيها مجال (١٨٠) . لكن مع ذلك إنه من الناحية المنهجية بمكن تقسيم طريقة النظر إلى مرتبين كالآتي :

#### ا ـ المرتبة التفصيلية

حيث في هذه المرتبة يكون صاحب النظر على مستوى دفيق وواضح في إستبعاده لبعض الأفكار وقبول الأخرى ؛ نتيجة الإقتناع بالأدلة المفصلة أو عدم إقتناعه بها . وهي بذلك ربما تختلط مع عملية الإجتهاد . فقد يُعد مثل هذا الضرب من السلوك المعرفي إجتهاداً ، وإن كان حسب المفهوم إنه لا يقوم بالمهمة التي تقع على عاتق الهجتهد .

وهنا تلفت النظر إلى أن طلبة العلم الذين يدخلون في مرحلة ما يسمى بالبحث الخارج والذين يمكنهم التمييز في التفاصيل التي تردهم من أقوال المجتهدين إنما ينزلون هذه المنزلة من النظر التفصيلي . مع أن الفقهاء يعدونهم بمن ينطبق عليهم حكم التقليد طالما لم يحصلوا على الإجتهاد بعد ؟ رغم أنهم يعتبرون من أهل الخبرة في تمييز التفاوت بين درجات العلماء ومراتبهم العلمية ، لهذا عدهم الفقهاء بمن تقام بهم الحجية على العوام في تشخيص الأعلم وسط العلماء . وهنا المفارقة والتناقض ، إذ كونهم مُعدين من أهل الخبرة والإستطاعة على التمييز بين المراتب العلمية للعلماء هو في حد ذاته يبطل رصفهم مع فئة المقلدين . ذلك أن قدرتهم على التمييز بين المراتب لا تتحقق ما لم يكونوا متمكنين من فهم أدلة العلماء وأذواقهم ، وهو في حد ذاته يجعلهم متمكنين من الترجيح بين الأدلة ؟ وبالتالي لا يعجوز

<sup>(</sup>٦٨) المستصفى ، ج٢ ، ص ٢٨٤ .

عليهم التقليد . وآية ذلك إنهم كثيراً ما يتعرضون لمناقشة الأدلة التي يعرضها عليهم الأستاذ . . فكيف يُسمح لمثل هؤلاء أن يكونوا بمرتبة لا تختلف عن مرتبة العوام؟

## ب. المرتبة الإجمالية

وفي هذه المرتبة يعتمد صاحب النظر على ما يرد إليه من إجمال في الأدلة فيطمئن لبعضها دون البعض الآخر ؛ مستعيناً بذلك على ما له من قدرة فطرية يميز فيها ما يراه عقله أنه أقرب إلى الصواب ، كما هو حال أغلب المثقفين . فلو أن مثقفاً أو ناظراً سأل جماعة من المجتهدين على مسألة ما ونوع الدليل الذي إعتمدوه على نحو الإجمال مع التوضيح ؛ فإن من حقّه أن يختار ما يراه صحيحاً بحسب ما يمليه عليه وجدانه من غير إعتبار للأعلمية والحياة التي يشترطها الفقهاء في التقليد .

وتهدر الإشارة إلى أن الكثير من علماء الإتجاهين السني والشيعي قد عدّوا صورة الإجمال في معرفة الدليل مقبولة بخصوص العقائد وعلم الكلام حتى بالنسبة للعامي فضلاً عن المجتهد. فقد عدّوا من الواجب على كل عامي أن يعلم أدلة العقائد ولو إجمالاً لعدم إختصاصه وتبحره ، كما هو رأي الشريف المرتضى والشيخ الطوسي وغيرهما من العلماء والاثباع (١٩٠) . فإذا كان هذا سليماً رغم أهمية العقائد وكونها تحتاج إلى الأدلة القاطعة ؟ فكيف لا يصح الأمر مع الأحكام وهي من الفروع التي لا ترقى إلى مستوى تلك العقائد؟!

بل حتى في الفروع أن العلماء يجيزون الإعتماد على الدليل الإجمالي الذي يسمح بمشروعية الإستفتاء ، ومن ذلك قول الشريف المرتضى : اعلم أن العامي لا يجوز أن يسوغ له العمل بفتيا العلماء إلا بعد أن يكون عن قامت عليه الحجة بصحة الإستفتاء والعلم بجوازه . ولن يكون كذلك إلا وهو عن يصح أن يعلم الأحوال التي نشأ عليها صحة الإستفتاء إما على جملة أو تفصيل ، لأنه إن لم يكن بذلك عالماً كان مقدماً من العمل بالفتيا على ما لا يأمن كونه قبيحاً ، وإنما يأمن أن يكون كذلك بأن يعلم الحجة في جواز الإستفتاء وصحته و (٧٠) .

هكذا فمثلماً يقال في العقائد: «إن تحرير الأدلة بالعبارات المصطلح عليها ودفع الشبه الواردة فيها ليس بلازم ، بل اللازم معرفة الدليل الإجمالي بحيث يوجب الطمأنينة ، وهذا ما يحصل بأيسر نظره (٧١) ؛ فكذا يصح أن يقال نفس الشيء مع أدلة الفقه . بل أن الأولوية تكون مع هذا الأخير لامع غيره ؛ لا لكونه أقل أهمية من العقائد فحسب ، بل كذلك بإعتبار

<sup>(</sup>١٩) رسائل المرتضى و ج٢ ، ص ٣٢١ . وعدة الأصول و ج ١ ، ص ٢٥٥ وما بعدُها ، وقرائد الأصول وج ١ ، ص ١ ٤٨ .

<sup>(</sup>۷۰) الرمائل ، ۲۲ ، ص ۲۲۰ .

<sup>(</sup>٧١) معالم الدين ، ص ٣٨٧ .

أن الذي ينظر في العقائد بالنظر الإجمالي غالباً ما يلجاً إلى ذات الأدلة التي تطرحها عليه بيئته فالمذهبية ؛ دون أن يلتفت بجدية إلى أدلة الخصوم . ولا نغالي لو قلنا أن هذا هو سلوك أغلب العلماء فكيف الحال بالعوام ، وذلك بإعتبار أن الشروط التي وضعها العلماء للنظر في العقائد تفرض على الناظر أن يمارس مثل هذا الدور التمثيلي . فهو يدرك - ولو لاشعوراً - أن إعتقاده لو كان مخالفاً لإعتقاد بيئته التي طلبت منه النظر لأصبح من المحكوم عليه بالكفر أو الضلال . وهذا ما لا يواجهه الناظر في الفقه إذا ما آيد رأياً ورجحه على غيره من الأراء - ما لم يخرج عن المذهب - ، لذلك كان الشافعي يقول : قرأيت أهل الكلام يكفر بعضهم بعضاً ورأيت أهل الكفر » .

من هنا يتبين أنه لا يشترط في علم الفقه وكذا نفس الحال في علم العقائد أن يكون الناظر قادراً على تقديم الأدلة . فضلاً عن أنه ليس كل من لم يقدر على تقديم الأدلة لا يكون عالماً كما نص على ذلك الشيخ الطوسي ١ الذي إعتبر تقديم الأدلة صناعة لا يتوقف حصول المعرفة عليها (٧٧) .

لكن من الواجب على الناظر أن يكون على بيئة وإطلاع في ما يخص معالم الدين الأساسية وأصول الفقه دون حاجة للدخول في التفاصيل التي يمارسها الفقهاء . ذلك أن الكثير من المبادئ المقررة يمكن ممارستها بشكل تلقائي حتى مع عدم الدقة في معرفتها على نحو التفصيل ، شبيه بالممارسة الصحيحة لقضايا المنطق المقررة حتى مع عدم الإطلاع على المتطق ، ومثلما هو الحال كذلك بالنسبة إلى فهم المقاصد اللغوية وترجيح بعضها على البعض الآخر حتى مع عدم الإطلاع في الغالب على علم النحو وسائر علوم اللغة . فكل البعض الآخر حتى مع عدم الإطلاع في الغالب على علم النحو وسائر علوم اللغة . فكل ذلك مما يمكن العمل به بشكل تلقائي رغم جهل المبادئ التي تتوقف عليها . لهذا فإن الناظر ومراتب الأدلة وغيرها من المباحث الأصولية (٢٧٧) . وما لم يكن واضحاً لديه فإن من الواجب عليه مارسة النظر وترجيح ما يراه أقرب إلى الشريعة ومقاصدها .

<sup>(</sup>٧٢) فرائلد الأصول عج ١ عص ١٤٨ .

<sup>(</sup>٧٣) بل قد سبق أن عرقنا أن بعض العلماء لا يشترط أن تكون دراسة علم أصول الفقه مقدمة للإجتهاد ، حيث يكفي لحيازة الإجتهاد أن عرقنا أن بعض العلماء وما هو المعتبر الإجتهاد أن يكون طالب العلم مقتصراً في الأصول على الإحاطة بالمسلمات والمشهورات بين العقلاء والعلماء وما هو المعتبر لدى الأفعان المستقيمة ، وكل ذلك عنده متوفر في كتب الفقه الإستدلالية ، أما التدقيقات العقلية والإحتمالات البعيدة التي تعج بها كتب الأصول فهي عنده من الحشو والفضل ألتي لا عبرة بها (انظر : تهذيب الأصول للسيزواري ، ج٢ ، ص ١١١) . كللك الحال فيما أتمه الدين اعتمالات السيد محمد بن على الموسوي على ما عرفنا سابقاً .

وعلى سبيل للشائهة نظر لي بعض الاصدقاء ما قيل من أن السيد الخوشي كان يقول في أواخر حياته ما معناه : لقد قضيت من حمري ست وستين سنة في علم الاصول هدراً أ

لذلك فإن الأولى أن لا يتقيد الناظر بالإجتهاد المذهبي مثلما هو سيرة بعض الجتهدين الذين رجحوا العمل ضمن الإطار الواسع للإسلام دون التقيد بحدود ذلك الإجتهاد ، كما هو الحال مع الشيخ محمد جواد مغنية . فمثلاً أنه يقول : (إن مخالفة المذهب ليست مخالفة لواقع الإسلام وحقيقته ، بل لصاحب المذهب ، وبالأصح للصورة المدهنية التي تصورها عن الإسلام ، كذلك يقول : (أن لنا أن نعيش أحراراً في أفكارنا . . وندع التقليد لمذهب خاص وقول معين ، ونختار من إجتهادات جميع المذاهب ما يتفق مع تطور الحياة ويسر الشريعة . وإذا لم يكن التخير من المذاهب إجتهاداً مطلقاً فإنه على كل حال ضرب من الإجتهاده (١٤) وإذا لم يكن التخير من المذاهب إجتهاداً مطلقاً فإنه على كل حال ضرب من الإجتهاده (١٤) ومداركهم الاستدلالية ، شيئاً فشيئاً بالتدريج ، وذلك لأجل الخلاص من نزعة التقليد وطرحها ، مثلما سبق ان أشار الى ذلك ابن الجوزي ، حيث نصح طالب العلم بقوله : وطرحها ، مثلما سبق ان أشار الى ذلك ابن الجوزي ، حيث نصح طالب العلم بقوله : وينبغي له ان يطلب الغاية في العلم ، ومن أقبح النقص : التقليد ، فان قويت رقته الى ان يختار لنقسه مذهباً ولا يتمذهب لأحد ، فان المقلد أعمى يقوده من قلده (١٧٥) .

<sup>: (24)</sup> الفقه على الملاهب الحمسة ، القدمة ، جس8 و4 . (24) عن : مشكلات في طريق الفياة الاسلامية ، مس128 .

| اع والنظر | يند والاتب | د والتشا | الاجتها |
|-----------|------------|----------|---------|
|-----------|------------|----------|---------|

| همية النظر على الصميد الجماعي والأمة | i |
|--------------------------------------|---|
|--------------------------------------|---|

#### ١ - النظر وتقنين الأحكام

على ان لطريقة النظر اهميتها الخاصة على الصعيدين القانوني والسياسي . فقد تقتضي الضرورة تشكيل لجان خاصة لصياغة القرارات الدستورية والقانونية وذلك طبقاً للنظر في ادلة اجتهاد الفقهاء والعمل على ترجيح بعضها على البعض الآخر . وهو عمل ربما دعت اليه الضرورات الحديثة لأجل التطبيق ولو ضمن حدود ضيقة جداً . أما قبل ذلك فالشاهد التاريخي يفتقر لأي محاولة جادة عملت على النظر في الأحكام المتضادة للفقهاء وترجيح بعضها على البعض الاخر ، ومن ثم تحويلها الى صياغات قانونية موحدة وملزمة لأفراد المجتمع . لكن مع هذا الغياب فان الفكرة والدعوة الى ذلك الأمر لم تنعدم كلياً . ونحن نعترف بان الأمر يتعلق بشاهد يتيم لم يكتب له النجاح ولم يولد غيره ؟ إلا ان عراقته من حاجة مزمنة وموغلة في القدم لازالت لم تسدد بعد الى يومنا حانب ، وكونه يكشف عن حاجة مزمنة وموغلة في القدم لازالت لم تسدد بعد الى يومنا هذا ؟ هو ما يجعل منه ذا أهمية خاصة .

ففي بدء الخلافة العباسية وصى الكاتب عبد الله بن المقفع (المتوفي خلال العقد الخامس من القرن الثاني للهجرة) الخليفة ابا جعفر المنصور في رسالة له تحدث فيها عما رآه من تزايد في اختلاف الآراء وتضارب الاحكام القضائية من قبل الفقهاء ، فاقترح عليه توحيد الاحكام وإلزام الناس عليها ، وذلك بعد النظر في موارد الاختلاف وترجيح بعضها على البعض الاخر . اذ قال في (رسالة الصحابة) الى المنصور : الوما ينظر أمير المؤمنين فيه من أمر هذين المصرين ، البصرة والكوفة ، وغيرهما من الامصار والنواحي ، اختلاف هذه الاحكام المتناقضة التي قد بلغ اختلافها أمراً عظيماً في الدماء والفروج والاموال ، فيستحل في ناحية منها ويحرم في ناحية اخرى . غير انه على كشرة ألوانه نافذ على المسلمين في دمائهم وحرمهم ، يقضي به قضاة جائزاً أمرهم وحكمهم . مع انه ليس ممن ينظر في ذلك من أهل

العراق وأهل الحجاز فريق الاقد ليج بهم العجب في ايديهم ، والاستخفاف بمن سواهم ، فاقحمهم ذلك في الامور يستبيغ بها من سمعها من ذوي الالباب . أما من يدعي لزوم السنة منهم فيجعل ما ليس سنة سنة ، حتى يبلغ ذلك به الى ان يسفك الدم بغير بينة ولا حجة على الامر الذي يزهم انه سنة ، ثم قال : «فلو رأى امير المؤمنين أن يأمر بهذه الأقضية والسير المختلفة فترفع اليه في كتاب ، ويرفع ممها ما يحتاج به كل قوم من سنة او قياس ، ثم نظر في ذلك أمير المؤمنين في كل قضية رأيه الذي يلهمه الله ، ويعزم عليه عزماً وينهى عن القضاء بخلافه ، وكتب بذلك جامعاً لرجونا إن يجعل الله هذه الاحكام المختلطة الصواب بالخطا ، حكماً واحداً صواباً ، لرجونا ان يكون اجتماع السير قرينة لاجماع الامر برأي امير المؤمنين وعلى لسانه ثم يكون ذلك من امام اخر الدهر ، إن شاء الله الله المدهدة المورك.

#### ٢ .. المزاوجة بين الشوري والنظر

لكن اذا ما كانت خطوة ابن المقفع موضوعة لنظام فردي ا فلا مانع من أن يتم تجسيدها بصورة جماعية ، يكون العمل فيها متزارجاً بين طريقتي الشورى والنظر . أي ان النظر في ادلة المجتهدين يكون جماعياً بحسب الشورى . ونحن نجد في الفترة الحديثة اصداء لهذه الطريقة لدى دعاة الانفتاح على المذاهب والمجامع الفقهية وإن كان ضمن اطر محدودة . كذلك قد يقال فيما مورس من مهام قانونية في بعض المجالات مما فرضتها التطورات الحديثة وضغوط الواقع .

وهو أمر مثلما يمكن للفقهاء القيام به ؛ فان من الممكن أيضاً لغيرهم ممارسته ممن لهم الرصيد الثقافي والاسلامي .

وقد يقيال أن النتائج المتمخضة عن عارسة الفقيه هي أقرب الى مراد الشرع وحقيقته ، وذلك لما يتمتع به الممارس من عمق وتخصص .

والجواب على ذلك انما يأتي بحسب النقاط التالية :

١ ــان عارسة النظر ليس من وظيفتها استخدام آليات الاجتهاد ، ونحن هنا قد فرضنا الفقيه ناظراً وليس محتهداً . فهو في هذه الحالة انما يعتاش على مائدة غيره من الفقهاء الحجهدين ، وبالتالي فلا فرق بينه وبين الناظر الذي يمارس نفس هذا الدور . أي ان نتاج كل منهما انما هو نتاج الفقيه الحجهد المتخصص .

٢ ــ ان صغة التخصص ليست كافية لجعل النتائج أقرب الى مراد الشرع . ذلك ان الأمر

<sup>(</sup>٧٦) الأثباري ، عبد الرزاق : منصب قاضي القضاة في الدولة العباسية ، ص ٦٦ و ٢٦ . كَلَّنْكَ : أمين ، أحمد : ضحى الاسلام ، ج ١ ، ص ٨ • ٢ ... • ٢١ .

من جانب أهم يعتمد على طبيعة المنهج المتبع . فلو كان المنهج صارماً متصلباً ويعاني من مشكلة مزمنة فان النتائج المترتبة عنه لابد وان تبتعد عن مسار الأقربية والتوافق مع مراد الشرع . وهنا يلاحظ ان منهج الفقيه لا يخلو من هذه العقدة ، رغم عارساته التاريخية الطويلة والعمق الذي يتحلى به ، فهو يحمل منهجاً متصلباً بمنعه في كثير من الأحيان أن يكون ملائماً لحل مشاكل الواقع ، بله القرب من مراد الشرع .

٣ ... لابد ان نفهم بأن للمثقف دائرتين معرفيتين ، إحداهما تتداخل ضمن دائرة الفقيه الواسعة ، فتدور في حياضها وضمن مدارها ، وهي دائرة النظر كما حددنا أفقها . لكن في القبال هناك دائرة أخرى للمثقف قد تتقاطع مع دائرة الفقيه دون ان تتداخل معها ، وذلك طبقاً للمرتكزات المعرفية التي تتحكم في نتائج كل منهما . الأمر الذي يعفي المثقف من صلابة منهج الفقيه ، مما يساعده في افراز نتائج مقبولة قد تكون هي الأقرب الى مراد الشرع ضمن اعتبارات محددة كما ستأتينا الاشارة الى ذلك في خاتمة هذا الكتاب قبل طرح القضية بشكل دراسة متممة ومستقلة إن شاء الله تعالى .

# اخيراً

يبقى ان اشير أخيراً الى انه بعد مرور اكثر من سنة ونصف على الطباعة الاولى لكتابي هذا ؟ صادفت كتاباً له اهمية خاصة بالنسبة الى الموضوع الذي استهدفته وطرقته بالبحث . اذ وجدت فيه أمرين متلازمين ، أحدهما انه يشير بصراحة الى الطريقة التي اطلقت عليها بالنظر ، وهي الخاصة بفئة من الناس ليسوا من العلماء المختصين ولا من العوام المقلدين . أما الآخر فهو انه قد استدل على صحة الطريقة ببعض الأدلة التي اعتمدناها ، كما في الدليل المستمد من آية الزمر/ ١٨ . كما أثار دليلاً آخر على سبيل السجال لاقتاع الخصم ، وهو يقارب ما ذكرناه في بعض مناقشاتنا التي اوردناها ضمن عنوان (المرتبة الاجمالية) لمراتب طريقة النظر . ذلك هو كتاب (حقائق الاحكام في رسالات الاسلام) للمرحوم الشيخ محمد بن عبد الرزاق الكاظمي (٧٧) . فهو في كتابه يسلك منهجاً تعليمياً عبر إثارة السؤال ليجيب عليه . ومن ذلك انه يسأل فيما نحن بصدده فيقول : ما هو موقف الناس من اختلاف الفقهاء؟

وهو يجيب عليه بقوله : «إن مدارك الناس مختلفة وعقولهم متفاوتة فمنهم من له أهلية التمييز وهم أهل البصائر والعقول المتينة ، فهؤلاء يلزمهم أن ينظروا في الأقوال ويأخذوا

<sup>(</sup>٧٧) يبدو لي من حدد من القرائن أن النسخة التي صادفتها كانت من النسخ القليلة أو النادرة ، وهي النسخة الحفاصة بأعل بيت المرسوم الكاظمي وهم في ذار الغربة ، وقد سعسلوا عليها قريباً بمساعدة بعض اقربائهم في دار المقام .

بالقول الحسن كما قال تعالى: ﴿الذين يستمعون القول فيتبعون أحسنه ، أولاتك الذين هداهم الله وأولاتك هم أولو الألباب ﴾ . هذا مع امكان النظر لهم والاسقط عنهم . أما أهل الأهواء والعقول الضعيفة وهم الاكثرية فهؤلاء ليسوا من أهل التمييز ، فهم لا يذعنون لذليل ولا برهان والحق عندهم تابع لأهوائهم وشهواتهم فيحرم عليهم الخوض في اقوال العلماء وترجيح قول هذا الفقيه على ذلك ؟ .

ثم يستأنف السؤال مرة اخرى قائلاً: صريح كلامكم يدل على أن قسماً من الناس غير الفقهاء يمكنهم غييز القول الاحسن. فهل يمكن ايضاح هذا القول ودعمه بالدليل؟

ويجيب عليه بالقول: «نعم ان أحكام الاسلام جاءت لكافة الناس وقد ادركها على الاجمال المسلمون وفيهم أعراب الجاهلية فعملوا بها بقيادة النبي (ص) ففازوا وسعدوا ولم يكن الاسلام ألغازا وتعمية كما لم يكن الرسول ليتكلم بغير ما يفهمه الناس «وما أرسلنا من رسول الابلسان قومه» . اذن فليس من الصعب ان يفهمه من هم خير من أولئك الأعراب ادراكا أذا جردنا الاسلام مما أدخل فيه من الزخارف وقعلمنا الأشواك التي زرعت في طريقه ، ثم ان العلماء أوجبوا على كل أحد معرفة اضول الدين بالادلة والبراهين ، ومعرفة الدليل تستدعي ان يكون للمكلف تمييز رجح به دليل خصومه ، فاذا جاز حصول التمييز لغير الفقيه في الاصول جاز حصول التمييز له في الفروع بطريق أولى (٧٨) .

وواضح مما قدمنا ان الشيخ الكاظمي يدعو أهل التمييز من غير المختصين الى مزاولة النظر في الآراء الفقهية وعدم الركون الى التقليد ، وذلك في وسط تتزاحم فيه أشكال التقليد والجمود مما هو بعيد عن روح الاسلام ومقاصده .

<sup>(</sup>٨٨) حقائق الاحكام في رسالات الاسلام ، ص٢٦ يـ٢٧ .

# الفصل السابع

العقيدة وطريقة النظر

# \_\_\_\_\_\_ الإجتهاد والتقليد هي العقائد

الجقيقة الرئيسة التي ينبغي التذكير بها هي أن المارسة الإجتهادية لا تقتصر على البحوث الفقهية ؛ رغم أن شيوع إصطلاح مفهوم «الإجتهاد» لم يعرف إلا في هذه البحوث . فمن النادر ما يعبر عن البحث في قضايا العقائد وعلم الكلام بالإجتهاد ، بل غالباً ما يعبر عن ذلك بلفظتي «النظر والعلم» . فمثلاً أن علماء الكلام يقولون حول قضية عقائدية ما : «يجب على المكلف العلم أو أن يعلم . . » ، أو يقولون : «يجب عليه النظر أو أن ينظر . . » ، من غير أن يقولوا : «يجب عليه النظر أو أن ينظر . . » ، من غير أن

ويعود السبب في ذلك إلى أن هؤلاء العلماء تصوروا بأن القضايا الرئيسية لعلم العقائد من المفترض فيها أن تفضي إلى الجزم واليقين ؛ لا الظن الذي هو من لوازم عملية الإجتهاد في الغالب . لهذا يقول البعض : اكل ما هو معقول ويتوصل إليه بالنظر والإستدلال فهو من الأصول . وكل ما هو مظنون ويتوصل إليه بالقياس والإجتهاد فهو من الفروع المنافرة ويتوصل إليه بالقياس والإجتهاد فهو من الفروع المنافرة .

وعليه فقد أخفى أهل الكلام حقيقة الحركة الإجتهادية في الموضوع الذي تناولوه بالبحث والتحقيق . بل يمكن القول إنهم لم يجيزوا الإجتهاد مادام أنه يفضي إلى الظن ، حيث أن الظن والشك والجهل والتقليد كلها تعد بنظر الغالبية من علماء الكلام من موجبات الكفر والضلال . الأمر الذي أدى إلى غلق باب النظر في العقائد بالجمود والتقليد ، وهو خلاف ما حصل – نسبياً – في علم الفقه ؛ مثلما هو الحال لدى بعض الفرق الإسلامية ، مع أن النظر أو الإجتهاد في العقائد أشمل وأقدم وأولى منه في الفقه . إذ لو لا الأول ما صح الثاني لتوقف مباني الفقه على صدق العقيدة . كذلك فإن الإجتهاد في المقائد عيني يتعلق بكل مكلف ، بينما هو في الأخر كفائي . . فرغم هذه الأهمية لعلم العقائد نجده بخلاف نظيره قد أسدل عليه الستار ، حتى أن الحوزات العلمية لا تخصص له باباً للدراسة والمباحثة ، وهي إن فعلت

٢٠س٠ ، مس٢٠ .

أحياناً فإنما تفعل ذلك لأجل التقرير لا التحقيق . أما على صعيد الحركة العلمية ؟ فربما أقفل باب النظر في العقائد بعد أن وصل الجدل بين المذاهب أوجّه ولم يعد هناك مسوى المختصرات والشروحات والتقريرات المذهبية ، في حين لا يزال الفقه يتمتع بحركة علمية ؟ مثلما هو الحال في الوسط الشيعي .

مع أن هناك مفارقة ، وهو أن النظر والإجتهاد في العقائد حيث يعد واجباً عينياً يلوح كل مكلف ؛ فعلى هذا يفترض أن تلزم عنه الحركة والدينامية ؛ بخلاف الفقه الذي فيه الإجتهاد كفائي ، مما يجعله أقل حركة وثراء لكونه يقوم في الغالب على التقليد . وعليه يصبح التساؤل عن علة تحول ما يفترض فيه الإجتهاد إلى تقليد ، وما يفترض فيه التقليد إلى إجتهاد ، ولو ضمن حدود؟

في البدء نعترف بأن من بين الأسباب الهامة التي جعلت من الفقه يتحرك بحركة تفوق حركة علم الكلام مهما كانت محدودة ونسبية الماذك الذي يعود إلى الإعتبارات التي تتعلق بموضوع العلم الذي يبحثه كل منهما . إذ الأول له علاقة بالحياة العملية للإنسان ، وهي في حالة تغير مستمر تحتم على هذا العلم أن يواكب ما يطرأ فيها من تطورات اعلى العكس من علم العقائد ، حيث من طبيعته هو أنه يبحث في قضايا ثابتة لاتقبل التغيير والتجديد في الغالب ، كما لا تتعلق بزمان دون آخر ، الأمر الذي يجعل من نتائجه ثابتة لا تتغير بتغير الزمان وتجدد الأحوال ، خلافاً لما يحصل مع علم الفقه . .

لكن يضاف إلى ذلك نجد هناك عاملاً أهم ؛ وهو أن دعوة الحث على النظر والبحث في العقائد رغم أهميتها الكبيرة إلا أنه قد تخللتها نزعة التكفير التي كان لها أثر بالغ في جمود هذا العلم وتوقفه . حيث يصعب على الفرد في هذه الحالة أن يخرج عن الضغوط النفسية والإجتماعية لبيئته المذهبية التي تربى في ظلها منذ نشأته الأولى ، خاصة وأن الإنسان ميّال للتقليد بسبب الإلفة . الأمر الذي يجعل من المكلف مقلداً لا يتجرأ على الإجتهاد والنظر حتى لو تظاهر بذلك كما هو حاصل لذى الكثير من المتوسمين بإسم العلم (٢) .

<sup>(</sup>٣) ما ذكرناه إلى هو على تحلاف ما يدهيه علماه الكلام من أن الإنسان بطبعه يندفع إلى النظر حتى يبجد ضالته في الحقيقة ،
وذلك بسبب عامل الحوف ، حتى جعلوا منه أعظم أدلتهم على وجوب النظر ، فذكروا أنه قد تقرر في العقول وجوب دفع
المضرر عن النفس سواه كان هذا الفضر معلوماً أو مظنوناً به افقي كلتا الحالين يجب على الإنسان أن يتحمل مسؤولية النظر
(انظر بهذا العدد المصادر التالية : المهمداني ، عبد الجبار : الجموع في الهيط بالتكليف ، ج ١ ، ص ١٧ . الهمداني : المنتصر
في أصول الذين ، ضمن رسائل العدل والتوصيد ، ج ١ ، ص ١٧٠ . الحلي ، تقي المدن أبو الصلاح : تقويب المعارف ،
ص ٣٣سـ٣٤ . الحلي ، جمال الدين يوسف بن الملهر : أنوار الملكوت في شرح الياقوت ، ص ٥٤ . الطومي : تمهيد
علاصول ، عص ٢ ) . ثم راحوا بعددون دواعي الخوف فذكروا منها ما قد يسمع الإنسان من الإعتبلاقات الملهية لدى الناس ،
حيث يرى أن كل ملحب يضلل أو يكفر ما عداه من الملاهب فيخاف من ذلك المضلال والحسران ، وهذا ما يدعوه إلى النظر حد

فالملاحظ أن المكلف سواء في تقليده للمذهب الذي نشأ فيه ، أو في إجتهاده إذا ما خرج بنظره عن حدود دائرة هذا الملهب ؛ فرغم إنه بحسب النظر المبدئي يظل محكوماً عليه بالكفر أو الضلال . . لكن شتان بين الكفرين : إذ الكفر الثاني مفضوح ، كما أنه يتضمن المخالفة والخروج على الدائرة المغلقة لما يسمى بالفرقة الناجية وسط فرق الضلال(٣) ، بينما

والتفكر في نيل الحقيقة ، ومنها ملاحظة ما في نفسه من آثار النعم فيخاف إن لم يعرف المنعم ويشكره فسوف يتعرض إلى العصيان ما يجعله مستحقاً لللم والعقاب ، ومنها حصول الخواطر من قبل الله تعالى أو الملائكة (الحموع في الهيط ، ج ١ ، ص ١٧ سلام ، وتحهيد الأصول ، ص ١٩٩٩) . يل حتى مع عدم التفات الإنسان إلى أي داع يلفعه إلى الحوف من العوامل الخارجية ؛ كان لا بد على الله تعالى أن يلهمه الخاطر ليتبه ويشهر بوجوب النظر (تمهيد الأصول ، ص ١٩٩١) . وتأكيداً لهذا الوجوب صرح أبو هاشم بأن عدم عقاب تأرك النظر ما هو إلا إغراء بالقبيح (عشمان ، عبد الكريم : نظرية التكليف ، ص ٨٩) .

لكنا سبق أن كشفنا عن موارد الخلل والتناقض في مثل هذه الأدلة المتعالية ، وذلك في دراستنا المعنونة : منطق الإحتمال ومبدأ التكليف في التفكير الكلامي ، مجلة دراسات شرقية ، العدد المزدوج (التاسع والعاشر) ، ٤١١ (هـــــ ١٩٩١م ، ص ٢٠ وما بعدها .

(٣) إعتقد أغلب علماء الإسلام أن الفرق الإسلامية كلها ضالة في النار إلا واحدة ناجية وإغتلفوا حوفها وتنافسوا عليها يزعم كل وأحد منهم أنه منها ، وذلك اعتماداً عما جاء في بعض الروايات عن النبي (س) أنه قال ؛ فإفترقت اليهود إسدى وسيعين غرقة ، وافترقت النصاري إثنتين وسبعين فرقة ، وستفترق أمتي ثلاثاً وسبعين فرقة كلها في النار إلا واحدثه . ومن الواهسم أن المراد من ألعدد (٧٣) لا يدل على الكثرة ، وإلا تكان التحديد حدياً ؛ كإن يرد في الحديث سبعون فرقة أو ثمانون أو مائة أو ألف أو غير ذلك . لذا لا تجد من العلماء من يعد لهذا العدد دلالة الكثرة ، وبالتالي نقد كان عليهم أن يجتهدوا في تعداد هذه الغرق من حيث الواقع الشاريخي ، لكن الواقع لم يؤيد هذا الحصر . وعليه فقد جرت عمليات التعداد بصورة عشوائية غير منتظمة ١ كلَّ فريق يسمى ندو تكثير وتمزيق ألفرق الكبيرة الأخرى إلى الحد الذي يوصلها إلى إنتين وسيعين فرقة لأدنى مناسبة وإهنبار ، في الوقت الذي لا يعترف بكثرته بمثل ما لذي غيره البوهم بأنه عبارة عن الفرقة الناجية . هكذا فعل الشهرستاني في (المُللُ والنحل ، ص٢٠) . ومثله عمل أبن الجوزي في (تأبيس ابليس ، ص٢٨-٣٦) . وكذا فعل البغشادي في فرقه (انظر مختصر الفرق بين الفرق ، مر.٢٨) ، ونفس الحال مع كثير من المتكمين وأصحاب الفرق والفقهاء . وهناك من لم يعين الفرق الضالة على التحديد لعدم معرفة المقياس في ذلك ، كما هو الحال مم الطوطوشي الذي آيده الشاطبي في (الاعتصام ، ج٣ ، ص ٨٠ـ٨٠ . والموافقات ، ج٤ ، ص ١٨١ وما بعدها) . لكن في القبال هناك من اعتبر الحديث موضوعاً من الاساس رهم تعدد رواته ، كما هو الحال مع ابن حزم وغيره (الفصل لابن حزم ، ج٣ ، ص١٣٨ . ومذاهب الاسلامية لبدوي ، ج١ ، ص٣٣سـ٣٤) ، خصوصاً الزيادة القائلة فكلها هالكة الاواحدة، . وقد حدّر الامام اليمني محمد ابراهيم (المتوفي سنة ٤٤٠هـ) في (المواصم والقواصم) من هذا الحديث بقوله : «وإياك والاغترار ب (كلها هالك الأواسدة) فانها زيادة فاسلة ، غير صحيحة القاعلة ، ولا يؤمن أن تكون من دسيس ألملاحدة ، معتبراً أن في سند الحديث تاصبياً كان يسب الامام علياً ، وهو أزهر بن عبد الله - ابن سعد - الحوازي . كذلك فعل الامام الشوكاني حيث ذكر بأن زيادة الكلها في النار الا واحدة، قد ضعَّها جماعة من الحدثين (انظر : القرضاوي :مبادئ أساسية فكرية وعملية في التقريب بين الملاهب ، وسالة التقريب ، عند ١٣٠ ، ص ٤٦ ١ ــ ١٤٨) .

والاهم من كل ذلك أن الحديث فضلاً عن أنه لا يسطى بوثاقة تاريخية من حيث عدد الفرق ، وفضلاً عن أن مقولته تتعارض مع مبدأ أأعدل الإلهي وضرورة حق الإجتهاد والتعبير عن الرأي وحرية الفكر ، فكذلك يلاحظ أن متن الحديث لما كان يحمل متوالية حسابية تجعل من التاريخ قائماً على صورة رياضية ، بحيث أن الفارق في الإفتراق بين الأمم الثلاث (اليهود والتصاري والمسلمين) هو واحد لا أكثر ، فإن ذلك يعني إخلالاً بالقيمة الإحتمائية لإمكانية الحدوث بهذا الشكل الرياضي ، كما يشهد عليه الواقع الإستقرائي تلاحداد التي ينطوي عليها الحديث عليه الواقع الإستقرائي تلاحداد التي ينطوي عليها الحديث (انظر التضميل فيما أوردناه في كتابنا : مدخل إلى فهم الاسلام ، ص ٢٥هـ٣) .

|                                        |      | مقلت | W. tad        | 4 4 |
|----------------------------------------|------|------|---------------|-----|
| ······································ | <br> |      | ، «بينست د سي |     |

الكفر الأول خفي ، والأهم من ذلك إنه يرضي تلك الدائرة بعدم مخالفتها والخروج عليها . وهذا ما يكرس التقليد دون الإجتهاد ، حيث يصبح النظر والإجتهاد مذموماً ومحكوماً عليه بالكفر إذا ما آخرج المكلف عن دائرته المذهبية التي صادف أن تربى في ظلها . في حين يكون التقليد من الناحية العملية مطلوباً لأنه يمثل أفضل سلوك للحفاظ على ثبات المذهب وديمومته .

### - التكليف بالعقائد والنزعات المتساهلة

على أنه لا ينكر أن هناك إتجاهات إتخذت مواقف متباينة دون أن تصر على وجوب تحصيل العلم والقطع في العقائد ولا وجوب النظر والإجتهاد فيها .

فهناك من يرى صحة تحصيل العلم أو الجزم بالأصول ولو من حيث التقليد ، فقد أباحه قوم من اصعحاب الشافعي كما حكاه ابو الحسين المعتزلي<sup>(1)</sup> ، وذهب إليه جماعة من الناس على ما نقله القاضي عبد الجبار الهمداني<sup>(0)</sup> ، كما ذهب إليه الشيخ الأنصاري وكذلك الأصفهاني<sup>(1)</sup> . وعند البعض إنه وإن كان لا يصح عقد القلب على ما يقوله الغير في أصول الدين ، لكن يجوز الإكتفاء عنده بما يقوله الغير في هذه الأصول إن حصل منه اليقين ولا يشترط الإستناد إلى الدليل والبرهان ، كما هو رأي الحوثي (٧).

وهناك من يرى كفاية الظن المستفاد من النظر أو الإجتهاد في معرفة تلك الأصول ، وهو ما ذهب إليه جماعة من أهل البصرة على ما حكاه القاضي الهمداني (٨) ، كنما أنه الحكي عن الشيخ البهائي (٩) .

كذلك هناك من إكتفى بتحصيل الظن مطلقاً ولو عن تقليد ، وهو المنسوب إلى الحقق الأردبيلي وتلميذه صاحب (المدارك) والمجلسي والحدث الكاشاني (١٠٠) ، وإن كان يبدو أن

<sup>(1)</sup> للعشمة دج ٢ ، ص ٩٤١ .

<sup>(</sup>٥) الهمداني ، القاضي عيد الجهاد : شرح الأصول الخدسة ، ص ٢٠- ٦١ . كذلك : المغني في أبواب التوحيد والعدل ، ج ٢٠ ، ص ١٢٥ و ٥٣١ .

<sup>(</sup>١) أنظر : فرائد الأصول ، ج ١ ، ص ٢٨٣ . والقصول الغروية ، ص ٢١٦ .

<sup>(</sup>٧) الإجتهاد والتقليد للخوتي ، ص ١١١ .

 <sup>(</sup>A) المفني في أبواب التوحيد والعدل ، ج١٢ ، ص٢٦٥ .

<sup>(</sup>٩) قرائد الأصول ، ج أ ، ص ٢٧٢ .

<sup>(</sup>١٠) فرائد الأصول ، ج١، ص٢٧٢ .

هولاء يشترطون أن يكون تحصيل الظن للحق دون سواه ، أي أن يكون المكلف ظاناً بصحة الإعتقاد الذي عليه قالفرقة الحقة، ـــ الإمامية الإثنا عشرية ـــ لا غيرها .

ويرى بعض آخر أن النظر أو الإجتهاد لتحصيل العلم أو الظن في معرفة الأصول وإن كان واجباً عقلياً مستقلاً إلا أنه معفو عنه من قبل الشرع ، وبالتالي جاز التقليد في معرفة الأصول ، وهو المنسوب إلى الشيخ أبي جعفر الطوسي (١١) . وإن كان نفسه يرى تبرئة ذمة المقلد للحق دون سواه ، حيث نص على أن المقلد للحق معفو عنه (١٢) .

### التخطئة والتبرئة

يضاف إلى ما سبق أن هناك بعض الإنجاهات التي دعت إلى تبرئة ذمة الجتهد في العقائد إن أخطأ بعد بذله الوسع في البحث . فأول ما يلاحظ أن للمعتزلة دوراً بارزاً في تبرئة ذمة المخالف للحق بعد بذله الجهد للنظر والإجتهاد . فقد نُقل عنهم أنهم رتبوا الكثير من الأحكام العقلية إنطلاقاً من قاعدة العدل ، منها ما يلى :

١٠ ــ قولهم إنَّ من لم تبلغه دعوة الإسلام وعرف بالعقل توحيد ربه وعدله

وحكمته ؛ كان حكمه حكم المسلمين ، وهو معذور في جهله النبوة وأحكام الشريعة .

٢ ــ بل قولهم إن من لم تبلغه دعوة الإسلام ولم يعرف ربه فلا تكليف عليه ، وليس له في الآخرة ثواب ولاعقاب . أما من عرف الله منهم ثم جحده فذلك عليه الحجة (١٣٠) .

وقد إستدل الجاحظ على كون الخطئ في العقائد معذوراً لا إثم عليه مادام أنه غير معاند إذا ما بذل أقبصى جهده في النظر ؛ وذلك بقوله تعالى : ﴿ لا يكلّف الله نفساً إلا وسعها ﴾ (١٤) . ومثل ذلك ما يراه من المعتزلة عبيد الله بن الحسن العنبري (١٥) .

كما ذهب عدد قليل من علماء الشيعة الإمامية إلى تبرئة ذمة المجتهد الخطئ في العقائد المحمد منهم الشيخ البهائي الذي وجد من شنّع عليه في إعتقاده بمعذرية المخطئ في الحق بعد بذله الوسع للنظر (١٦) . ومثل ذلك ما ذهب إليه الشيخ زين الدين العاملي الملقب بالشهيد الثاني وافقه الشيخ المعاصر محمد جواد مغنية المعتبراً كلامه يتفق مع أصول الشيعة (١٧) .

<sup>(</sup>١١) قرأتد الأصول ، ج ١ ، ص٢٧٢ ١٧٣ و ٢٨٨ .

<sup>(</sup>١٢) فوائد الأصول عبَّم ١ عص١٤٨ و ٢٨٨ .

<sup>(</sup>١٣) كرم ، أنطون غطاس/ اليارجي ، كمال : أعلام الفلسفة العربية ، ص١٢٦ .

<sup>(</sup>١٤) سُورُة الْبُقُرَة/ ٢٨١ .

<sup>(</sup>١٥) انظر كلاً من :الإحكام للأمدي ، ج٤ ، ص٤٠٩ . ومناهج الإجتهاد في الإسلام ، ص٣٧١\_٣٧١ .

<sup>(</sup>١٦) نعمة ، عبد الله : فلاسفة الشيعة/حياتهم وآراؤهم ، ص ٢٠٦ .

<sup>(</sup>١٧) مغنية ، محمد جواد :الشيعة في الميزان ، ص ٢٨٧.

على أن العاملي لم يقتصر على الإعتقاد بمعذرية المخطئ في الحق إذا ما بذل جهده ووسعه في النظر ، بل إعتبر المعذرية سارية للمقلد أيضاً . وهو بهذا يعد أن من خالف الحق سواء عن نظر أو تقليد فهو معذور ، الأمر الذي وجد من شدّد عليه النكير في ذلك كما هو الحال مع الشيخ الأردبيلي (١٨) .

آما بخصوص إعتقاد علماء أهل السنة فقد نقل إبن حزم أن منهم من لا يكفر ولا يفسق مسلم بقول قاله في إعتقاد أو قتبا ، بل له أجره على إجتهاده ، وهو قول إبن أبي ليلى وأبي حنيفة والشّافعي وسفيان الثوري وداود بن علي . وقد أضاف إبن حزم بأنه قول • كل من عرفنا له قولاً في هذه المسألة من الصحابة ، لا نعلم منهم في ذلك خلافاً أصلاً إلاما ذكرنا من إختلافهم في تكفير من ترك صلاة متعمداً ه (١٩)

لُكنَّ مع ذلك يلاحظ أن ما نقله إبن حزم على فرض صحته فهو يعني أن التبرئة والتصويب لا يخرجان عن حدود الدائرة الإسلامية للمكلف . بمعنى أن المكلف مبرئة ذمته مادام أنه معتقد بالأصول الدينية من التوحيد والنبوة والمعاد وما شاكلها . .

### التخطئة والتكفير

نعود الآن إلى ما سبق أن أشرنا إليه من أن أغلب العلماء ذهبوا إلى وجوب النظر وتحصيل الجزم أو العلم في معرفة أصول الدين والإعتقاد ، حتى أشار صاحب (المعتمد) الى ان اكثر المتكلمين والفقهاء منعوا التقليد في التوحيد والعدل والنبوات (٢٠٠) . بل جاء عن البعض ان عليه الإجماع كما هو قول العلامة الحلي في (الباب الحادي عشر)(٢١) .

وإذا كان الحلي لم يحدد جميع الواجبات على المكاف في العقائد سوى تلك التي تتعلق بأصول الدين المتعارف عليها كالتوحيد والعدل والنبوة والإمامة والمعاد ؛ فإن هناك العديد من علماء الكلام جعلوا الواجبات التي تقع على عاتقه لا تقتصر على معرفة مثل تلك الأصول ، بل أضافوا إليها الكثير من المسائل الكلامية الأخرى . فالمعتبر عند الكثير أن أصول الدين الواجب إعتقادها هي ليست مجرد خمسة أو ثلاثة ، وإنما تمثل غالب مسائل علم الكلام كما حددها المعتزلة (٢٢) . وهناك من أضاف إلى الأمر ما أطلق عليه بأصول الشريعة كالصلاة وعدد ركعاتها (٢٢) .

<sup>(</sup>۱۸) الجواهر عاج ۱۱ عاص ۱۸ سه ۱۹

<sup>(</sup>١٩) إِينَ حَرْم : القَصِلُ فِي المُلُلُ والأَهْوَاء والتحل ، ج ٣ ، ص ١٣٧ سـ١٣٨.

<sup>(</sup>۲۰) آلمعتمد، ج۲ ، ص ۹۶۱ ،

<sup>(</sup>٢١) فرالد الأصول ، ج ١ ، ص ٢٧٢ و ٢٨٢ .

<sup>(22)</sup> عَهيد الأُصولَ ، صَ نهم و ١ .

<sup>(</sup>٢٣) المعتمد في أصول الفقه ، ج٢ ، ص ٩٤١ .

مهما يكن فقد ترتب على ذلك أن أصبحت الأدلة الكلامية من الواجبات التي يلزم على المكلف الإثيان بها . وإزدادت حمولة هذا التكليف عند الباقلاني الأشعري في إذاعته لمبدأ "بطلان الدليل يؤذن ببطلان المدلول" (٢٤) محيث أصبح الدليل فشريعة، ، والإجتهاد الصآة .

والأهم من ذلك كله ؛ هو أن الكثير من العلماء مالوا إلى الإعتقاد والقول بأن من جهل أو قلد أو شك في أصول الدين فهو كافر (٢٥) . وقد نسوا أو تناسوا أن ذلك يعني تكفير أغلب المسلمين ، إذ لا حول لهم ولا قوة في أن يتمكنوا من البحث في الأدلة الخاصة في الأصول والتوصل إلى القطع واليقين عن طريق البرهان ، خاصة أن تلك الأصول هي موضع إختلاف المختصين وموارد الأخد والرد بينهم ، فكيف يتمكن بسطاء الناس من الإستدلال عليها؟! . يضاف إلى أن الإلفة تمنعهم من أن يفكروا فيما هو خارج عما تفرضه عليهم البيئة المذهبية . لذلك فليست الدعوة المطالبة بالبحث في الأصول إلا صيغة مكرسة للتقليد كما سبق أن عرفنا .

<sup>(</sup>۲٤) تاريخ اين خلدون ، ج١ ، ص ٢٥٨ ــ ٨٣٦ .

<sup>(</sup>٧٥) فمثلًا ذكر الشريف المرتضى أن المكلف إذا كان جاهلاً أو شاكاً أو مقلداً ١ فهو مضيع للمعرفة الواجبة وبالتالي يُحكم بكفوه . بل وكفّر الخالف ، معتبراً أن المكلف وإن جازت عارفيته لله تعالى إلا أنه الا يجوز أنّ يستحق الثواب على معرفته لوقوعه على غير الوجه الذي وجب عنه؛ ( رسائل المرتضى ، ج٢ ، ص٣١ ٣١ و ٣٩١) . ومثل ذلك ما فعله الشيخ الطوسي كما في بعض رمياتله (رسالة الإعتقادات ، ضمن الرسائل العشر للطوسي ، ص٣٠) . كَلْلُكْ فَعَلَى مَا ذَكَرَ الشَّبِيخ محمد عبدة بأنه فقد أجمع أمل التحقيق من كل طائفة ، خصوصاً الشيخ الأشعري على أنَّ المُقلد في أصول دينه ليس بمستيقن . وكلَّ من ليس بمستيقن في الأصول فهو على ريب فيها ، وكل من كان كذلك فهو كافر . أما الكبرى فظاهرة ، وأما الصغرى فقد أقمنا عليها برهاناً حاصله أن المقلد : إما أن يعلم حقية ما عليه مقلده أم لا . الثاني : يستلزم المطلوب ، فإنه إذا لم يعلم حقية ما عليه مقلنه ههو متردد فيه ، إذ ليس بعد العلم إلا التردد أو الجزم بالنقيض . وعلى الأول : إما أن يعلم الحقية بنظره أو بتقليد آخر . وعلى الشاتي ننظل الكلام إليه ، ويتسلسل ، وعلى الأول قد صار مجتهداً ناظراً لامقلداً ، وهو خلاف المفروض ، وليس بطلان التسلسل ههنا لما يبرهنون عليه ، بل لإستلزامه عدم العلم ، إذ لم يصل إلى ما به يعلم . فإذن كل مقلد فليس بمستيقن . بل خلك بعيده كل أحد ، فإن كثيراً من الصلحاء الذين يدعون التدين تأتيهم الشكوك من بين أبديهم ومن خلفهم ، ويزيلونها عنهم بالإعراض والإشتغال بأفكار أخر ، لكن ذلك لا يتغمهم ، فإنه قد وقر في نقوسهم الزيغ ، فإذا تعطلت الحواس بدائهم ما كاتوا يخفون ، وهو سوء الخاتمة والعياذ بالله تعالى الرعبدة ، محمد : الشيخ محمد عبدة بين الغلاسفة والكلاميين ، القسم الأول ، هامش ص٢٣ ـــ ٢٤ . وصرح أبو إسحاق الشيرازي قائلاً : •من إعتقد غير ما أشرنا إليه من إعتقاد أهل الحق للتنسيين إلى الإمام أبي الحسن الأشعري فهو كافرة (شرح اللمع عج ١ ، ص ١١١ . كما انظر بصدد التكفير : الفصل لإبن حزم عج٣ ، ص١٣٧ ... ١٣٨ . والمستضفي للغزائي ، ج٢ ، ص٣٥٧ ... ٢٥٨ . لذلك كان الشافعي بقول : الرأيت أهل الكلام يكفر بعضمهم بعضاً ، ورأيت أهل الحديث بخطئ بعضهم بعضاً ، والتخطئة أهون من الكفرة .

## العوام ومشكلة التكليف

هكذا يتضح أن مطالبة العوام بتقديم الأدلة على الأصول والعقائد لامعنى لها . إذ هم في الغالب قاصرون عن تحقيق هذه المرتبة الإجتهادية . لذلك نجد بعض المتأخرين يعترف بمثل هذا القصور فيبرى ذمة العوام من البحث في الأدلة ، كما هو الحال مع الشيخ الأتصاري الذي يصرح قائلاً : قإن الإتصاف أن النظر والإستدلال بالبراهين العقلية للشخص المتفطن لوجوب النظر في الأصول لا يفيد بنفسه الجزم ، لكثرة الشبه الحادثة في النفس والمدونة في الكتب ، حتى أنهم ذكروا شبها يصعب الجواب عنها للمحققين الصارفين لأعمارهم في فن الكلام ، فكيف حال المشتغل به مقداراً من الزمان لأجل تصحيح عقائده ، ليشتغل بعد ذلك بأمور معاشه ومعاده ، خصوصاً والشيطان يغتنم الفرصة لإلقاء الشبهات والتشكيك في البديهيات ، وقد شاهدنا جماعة قد صرفوا أعمارهم ولم يحصلوا منها شيئاً إلا القليل (٢١) .

أما القول بأنه يكفي معرفة الإجمال من الأدلة كما ذهب إلى ذلك الشريف المرتضى والشيخ الطوسي وغيرهما (٢٧) ؛ فهو وإن كان في حد ذاته صحيحاً ؛ لكنه من الناحية العملية لا يتحقق في الغالب على وجهه الصحيح . ذلك أن الناس تندفع إلى أخذ المجمل من الأدلة بالتقليد من غير تحقيق ؛ وفاقاً مع ما هو سائد فيما تفرضه بيئاتهم المذهبية .

وعليه فإن هذا الحال يفضي إلى جعل الناس على حالهم من التقليد دون تغيير ؟ مثلما أن نزعة التكفير المقتونة مع الحث على النظر في الأدلة تكرس هي الأخرى التقليد بعدم مخالفة حدود الملهب ، كما رأينا ، بل ربما لأجل ذلك نرى أن نزعة التقليد قد لاحت حتى العلماء إلاما شذ منهم ، وذلك باعتبار أن العالم لا ينشأ عالماً إبتداءاً ، بل لا بد من أن يمر بمرحلة التقليد والتغذي من المذهب أو البيئة التي تربى في أحضانها ، الأمر الذي تنعكس في نفسه

<sup>(</sup>٢٦) فرائد الأصول عج ١ ، ص ٢٨٣ . كما انظر بهذا الصند : الكفاية ، ص ٢٧٩ و ٢٨٠ . والقصول الغروية ، ص ٤١٦ .

صورة المذهب بما يتضمنه من معارف وميول تكبر معه عند الكبر ، فيترآى له حين ذاك وكأنه محقق عنده ما يكفيه من الأدلة على العقائد ، مع أنه قد حملها معه وهو لازال صغيراً مقلداً . لذلك لا نرى من العلماء من إنقلب على إعتقادات بيئته ، فكل يدافع على ما يمنعه الاغر بحسب موقعه المذهبي ، من غير تبادل في المواقع إلاما شد وندر . فالشيعي يظل شيعيا ، كما أن السني يظل سنيا ، وكذا اليهودي والنصراني وغيرهم من علماء المذاهب والأديان والعلوائف (٢٨) . ورغم أن هذا الحال خاطئ لا يقره المنطق والعقل باعتباره دالاً على نزعة التقليد المنكرة والمدمومة (٢٩) ؛ إلا أنه من الناحية الواقعية يعد مقبولاً لا ينكره و لا يرفضه أحد . والسبب في ذلك هو أن إخلاص المكلف وحياده العلمي في بحث الأدلة دون إعتبارات أخرى عدا معرفة الحقيقة ؛ يبعث - ولا بد - على الإختلاف ، مثلما نلاحظ ذلك في الفق وغيره من العلوم . الأمر الذي يفضي إلى تبادل المواقع وتوزيعها بين العلماء داخل الفرق وغيره من العلوم . الأمر الذي يفضي إلى تبادل المواقع وتوزيعها بين العلماء داخل الفرق وآخر .

# سن البلوغ ومشكلة التكليف

كما أن هناك مشكلة أخرى تتعلق بسن البلوغ ، حيث أن السن المقرر للبلوغ والتكليف لا يتناسب كلياً مع المطالبة بمعرفة الأدلة على الأصول والعقائد . فأغلب العلماء يذهبون إلى أن

<sup>(</sup>٢٨) بهذا المسدد يحلل الغزالي ظاهرة التقليد للبيئة المذهبية من قبل العلماء بحسب الحيل النفسية ، فيقول : قواما إتباع المعتل المصرف فلا يقوى عليه إلا أولياء الله تعالى الذين أراهم الله الحق حقاً وقواهم على إتباعه ، وإن أردت أن ثهرب هذا في الاحتفادات فأورد على فهم العامي المعتزلي مسألة معقولة جلية فيسارع إلى قبولها ، قلو قلت إنه مذهب الأشعري لتفر وإمتنع عن القبول وإنقلب مكذباً بعين ما صنق به مهما كان سيء المظن بالأشعري ، إذ كان قبح ذلك في نفسه منذ الصبا ، وكذلك تقرر أمراً معقولاً عند العامي الأشعري الم تقول له إن هذا قول المعتزلي فيتفر عن قبوله بعد التصديق ويعود إلى التكليب ، ولست أقول هذا طبع العوام بل طبع أكثر من وأيته من المتوسمين بإسم العذم ، قياتهم لم يفارقوا العوام في أصل التقليد ، بل أضافوا إلى تقليد المذهب تقليد المدلى ، فهم في نظرهم لا يطلبون الحق بل يطلبون طريق الحيثة في نصرة ما إعتقدوه معما أضافوا إلى تقليد المذهب مناهم ما يوكد عقائدهم قالوا قد ظفرنا بالمدليل ، وإن ظهر لهم ما يضعف مذهبهم قالوا قد عرضت لنا شبهة ، فيضعون الإعتقاد المتلقف بالتقليد أصلاً وينبزون بالشبهة كل ما يخالقه ، وبالقليل كل ما يوافقه ، وإغا الحق ضده ، وهو أن لا يعتقد شيئاً أصلاً وينظر إلى الدليل ويسمي مقتضاه حقاً وتقيضه باطلاً ، وكل ذلك منشؤه الإستحسان والإستقباح بتقديم الإلغة والتحلق بأحلاق منذ الصباة (الفزائي : الإقتصاد في الإعتقاد ، ص١٧٧) ) .

<sup>(</sup>٢٩) بهذا المصدد يشير المفيد إلى ضرورة أن ينقاد الباحث إلى ما يصل إليه عقله حتى لو خالف جميع المذاهب والبشر ، حيث يقول بصدد إحدى المسائل : هوقد جمعت فيه يين أصول يختص بي جمعها دون من وافقني في المدل والإرجاء بما كشف لي في النظر عن صحته ، ولم يوحشني من خالف فيه ، إذ بالحجة لي أثم أنس ولا وحشة من حق والحمد لله> (المقيد ، أبو عبد الله محمد العكبري : أوائل المقالات ، ص ١٣٠) . كما جاء عن تلميله الشريف المرتضى ما قوله : «إعلم أنه لا يبب إن يوحش من الملهب فقد الملهب إليه والعائر عليه ، بل ينبغي أن لا يوحش من المله يعضده ولا حجة يعتصده (عن : أوائل المقالات ، هامش ص ١٣٠) .

بداية البلوغ لا تتعدى سن الخامسة عشرة (٣٠) ، فالتكليف يحصل عند الإنزال للغلام والحيض أو الحمل للفتاة (٣١) . وحيث أن ذلك يمكن أن يتأخر ويتقدم ولهذا إعتبر الفقهاء أن لسن البلوغ إمتداداً بين بداية ونهاية . فهو يبتدئ في سن الثانية عشرة في الذكور وسن التاسعة في الأناث ، أما نهايته فقد إختلفت الإجتهادات حولها ، إذ ذهب أبو حنيفة إلى أنها تتحقق في سن الشامنة عشرة في الأناث ، كما هو المروي عن إبن عباس (٣٢) . لكن جمهور الأئمة وصاحبي أبي حنيفة إعتبروا النهاية تتحقق في سن الخامسة عشرة في الذكور والإناث معا (٣٢) . والمشهور لدى المذهب الشيعي أن سن البلوغ أو التكليف هو الخامسة عشرة في الذكور والتامعة في الأناث ، حيث المعتبر أن الغلام متى إحتلم بلغ وأدرك وخرج عن حد الطفولة ودخل إلى حد الرجولة . وكذا الأثش إذا أدركت وأعصرت وأنها تكون إمرأة كغيرها من النساء (٤٢) .

مع أن الواقع يشهد بأن البلوغ الجنسي للغلام والفتاة لا يحولهما في الغالب إلى رجل وإمرأة ، كما أنه - عادة - لا يدخلهما في سن الكمال والرشد العقلي ؛ رغم ما له من تأثير على نمو العقل وإدراكاته . لذا فمن غير المعقول أن يُحدد التكليف بالعقائد بحسب تلك الإعتبارات من الإحتلام والحيض والإنزال ، أو من حيث بلوغ سن الخامسة عشرة أو ما

<sup>(</sup>٣٠) قال السبكي : إن الحكمة في تعليق التكليف بخمس عشرة سنة أن عندها بلوغ النكاح وهيجان الشهوة والتوقان ، وتتسع معها السبكي : إن الحكمة في تعليق التكليف بخمس عشرة سنة أن عندها بلوغ النكاح وهيجان الشهوة والتوقان ، وتتسع معها الشهوات في الاكل ، ويدعوه ذلك الى أرتكاب ما لا يتبغي ، ولا يحدجره عن ذلك ويردّ النفس عن جماحها الارابطة التقوى وتشديد المواتيق عليه والوعيد . وكان مع ذلك قد كمل عقل ، والشتد أسره وقوته ، فاقتضت الحكمة الالهية توجه التكليف اليه ، لقوة المدوات الحكماء للالسان المحكماء للالسان العلواراً ، كل طور سبع سنين ، ولغه أذا تكمل الاسبوع الثاني القوى مادة الدماغ ، لالساع الحاري ، وقوة الموازة . وينبت المناخ ، وتقوى الفكرة في الذكر ، وتنقرق الأرتبة ، وتتسع الحنجرة فيغلظ الصوت ، لتقصان الرطوبة وقوة الموازة . وينبت المشعر لتوليد الابخرة ، ويحصل الاترال ، بسبب الحرارة (السيوطي ، الأشباء والنظائر ، ص ٢٤٠) .

<sup>(</sup>٣١) قال كثير من التفقية على ما نقله الأشعري: لا يكون الإنسان بالغا إلا بأحد شيئين الما أن يبلغ الخلم مع سلامة العقل ، أو تأتي حليه خمس عشرة سنة . وقد شلا عن جملة الناس شاذون نقالوا: لا يكون الإنسان بالغا ولو أثت عليه ثلاثون سنة أو أكثر منها مع سلامة العقل حتى يحتلم . كما نقل عن جماعة أخرى قولهم : الا يكون الإنسان بالغا ولو أثت عليه ثلاثون سنة أو أكثر منها مع سلامة العقل حتى يحتلم . كما نقل عن جماعة أخرى قولهم : الا يكون الإنسان بالغا إلا بأن يضطر إلى علوم الدين . فمن إضعار إلى العلم بالله وبرسله وكتبه فالتكليف له لازم والأمر عليه واجب . ومن لم يضطر إلى ذلك فليس عليه تكليف وهو بمنزلة الأطفال ، وهذا قول ثمامة بن أشرس النميري، (مقالات الإسلاميين واعتلاف المسلين ، ص ١٨٦) .

<sup>(</sup>٣٣) يقول أبو حنيفة في حد البلوغ: قإنا قد علمنا أن إبن عشر سنين لا يكون بالغاً ، وقد علمنا أن إبن عشرين سنة يكون بالغاً ، فهلان الطرفان قد علمنا حكمهما يقيناً ، ووكل حكم ما بينهما في إلبات حد البلوغ إلى إجتهادناً ، وإذا لم يرد فيه توقيف ، ولا يثبت به إجماعه . على ذلك فقد رأى علما الإمام أن حد البلوغ يكون ثماني عشرة سنة (الغصول في الأصول ، ج٣٠ ، ص ٢٧١) .

<sup>(23)</sup> الفقه الإسلامي في ثويه الجديد ، ج ، من ٧٧٨ ... ٧٧٩ .. (25) فقه الإمام المسادق ، ج ٥ ، ص ٩ ، س ٩ ، ٢ .

دونها (٣٥) ؛ إلا أن يُخصص التكليف في أمور معرفية واضحة لا تحتاج إلى جهد كثير من التفكير والتأمل ، كقضية وجود الله ووحدانيته ؛ اللتين يشهدان عليهما الواقع بوضوح تام لا يحتاج إلى التأمل والبحث والإطلاع .

من هنا فالتكليف في العقائد ينبغي أن يستند إلى الرشد العقلي بحسب الإستطاعة ويشكل منفصل عما ذكر من تحديدات هي في حد ذاتها تمنع من التكليف وتدعو إلى التقليد . وقد سبق لبعض المتكلمين أن ذكر بأن البلوغ لا يكون إلا بكمال العقل . وقال بعض التعلمين منفقون أن البلوغ لا يكون إلا بكمال العقل . وقال بعض آخر : إن البلوغ هو تكامل العقل (٢٦) . بل صرح الأشعري معتبراً أن أكثر المتكلمين متفقون على أن البلوغ كمال العقل (٢٧) . الأمر الذي يعني منع التكليف قبل هذا الكمال ، كما صرح به محمد بن عبد الوهاب الجبائي المعتزلي ؟ معتبراً أن التكامل يعتمد على النظر والتفكير في الأشياء (٢٨).

<sup>(</sup>٣٥) الملاحظ أن الحدود التي رئسمت لسن التكليف إنما تتعلق بالتكليف في الغروع والعبادات . لكن حيث أن ذلك يتوقف على معرفة العقيدة والإيمان بها بالدليل الذا فإن التكليف بها يقتضي أن يسبق ذلك الوقت وإن لم يحدده الفقهاء أو ربما لم يتطرفوا إليه لعلمهم بأنه عسير أو يصحب تحقيقه .

<sup>(</sup>٣٦) مقالات الإسلاميين وإنتئلاف المسلين ، ص ٤٨٠ .

<sup>(</sup>٣٧) المسدر السابق ، س ٤٨٧ .

 <sup>(</sup>٣٨) نفس للصدر ، ص ٤٨١ . علماً أن جماعة من معتزلة بغداد إعتبروا أن الإنسان لا يكون بالغا إلا مع الخاطر والتنبيه (المعدر ٤٨١) .

# الموام وطريقة النظر

يظهر لنا بما سبق أن الدعوة إلى تكليف الناس للبحث في العقائد هي دعوة متعالية فاقدة لشروطها ، أو أنها فارغة لا معنى لها . إذ عوضاً من أن يكون الحث على البحث في العقائد عاملاً محفزاً يدفع الناس إلى الإجتهاد والنظر ؟ فإنه على العكس يكرس - في حد ذاته ضاهرة التقليد رغم النهي عنه وإعتباره من الأمور التي يكفر عليها المكلف كما هو نظر الكثير من المتكلمين . فقد علمنا أن الناس ليس باستطاعتهم - غالباً - الحوض في مثل تلك المسائل . يضاف إلى أن سن البلوغ المقرر لا يفي بمثل تلك القدرة . والأهم من ذلك أن نزعة المعاداة والتكفير الناتجة عن أي مخالفة للبيئة الملهبية تجعل المكلف لا يفكر في البحث الجدي لعرفة حقيقة العقائد التي تربى عليها . فهي نزعة متناقضة من حيث أن صاحبها يطالب الناس بالإجتهاد والبحث ، لكنه في الوقت نفسه لا يحترم إلا إتباع ما يراه أنه صحيح ، وكأن الحق لا يجوز أن ينشأ إلا معه ، نما يعني أنه ينزل نفسه منزلة الشرع . وهذا ماجعل الغزالي يرى أن مثل هذا التفكير هو أقرب للتناقض والكفر (٢٩) .

من هنا نرى أن من الضروري قبل كل شيء أن تبرآ ساحة المجتهد والناظر في العقائد مهما وصل إليه من نتيجة ، فهو لا يحاسب على ما إنتهى إليه عقله عند بذله الجهد في البحث والتفكير إن كان مخلصاً ومحابداً لا يبتغي غير ما يراه أو يظنه أنه الحقيقة . فهذا هو أول شرط معرفي لا بد منه للقضاء على التقليد في العقائد .

يضاف إلى هذا أن العامي لا يطالب بالإجتهاد كما يطالب المنتص في ذلك ، بل عليه أن

<sup>(</sup>٣٩) يقول الغزالي بهذا الصدد : والعلك إن أنصفت علمت أن من جعل الحق وقفاً على واحد من النظار بعينه ؛ فهو إلى الكفر والمتناقض أقرب . أما الكفر : قلائه نزله منزلة النبي المعصوم من الزلل الذي لا يثبت الإيمان إلا بموافقته ، ولا يلزم الكفر إلا بمخالفته . وأما التناقض فهو أن كل واحد من النظار بوجب النظر ، وأن لا ترى في نظرك إلا ما رأيت ، وكل ما رأيته حجة . وأي فرق بين من يقول : قلدني في مذهبي ودليلي جميعاً ، وهل هذا إلا المتناقض ؟ اله (الغزالي : فيصل التفرقة بين الإسلام والزندقة ، ص ١٣٣) .

يعمل وفق مبنى طريقة النظر فينظر في أدلة المختلفين ليرجح بعضها على البعض الآخر ، أو يأخذ بما يراه عقله ووجدانه ؛ سواء بالطريقة التفصيلية إن كان من أهلها ، أو بالطريقة المجملة إن لم يمكنه ذلك . وما سبق أن سقناه من أدلة تثبت شرعية هذه الطريقة ووجوبها على كل من هو أهل لها في مجال الأحكام الفرعية ؛ هي نفسها تصلح في هذا المقام . أما من لم يسعه النظر بأي من الطريقتين الآنفتي الذكر فإنه إن كان قاصراً غير مقصر فهو معذور وليس بمكلف في ذلك ، كما ذهب إليه الشيخ الطوسي ونقله الشريف المرتضى عن قوم (١٠٠) .

ولو أشكل بأنه يجب على الكلف أن يحرز العلم أو القطع في معرفة أصول الدين بدعوى أن الترجيح في الآراء من قبل العامي قد لا يفيد إلا الظن؟ فالجواب على ذلك هو أن من الواضع أن كثرة الإختلاف بين العلماء المختصين في تحديد أمور العقيدة ومنها بعض أصول الدين يجعل ولا شك من الصعب على العامي أن يصل إلى تحصيل العلم والقطع في الأصول كما ينبغي من دون أي أثر للتقليد ، فهذا أمر يعفي الناظر من لزوم معرفة ما يجب عليه على وجه القطع طالما ليس بوسعه ذلك ، مثلما يعفي العلماء عما يقعون به في الخطأ الذي يحتمه إختلافهم في الموضوع ، وهو إختلاف دال على صعوبة المطالب ، وأن النتيجة ليست قطعية لدى المراقب غير المتحاز حتى لو تخيلها بعض المجتهدين بأنها قطعية عنده (١١) . لذلك نجد بعض العلماء يعترف بوجود إحتمال ضعيف مضاد تتضمنها المعرفة الناشئة عن البحث في المقائد لا الأمور العقائدية (١٤٠) . وهو أمر إن دل على شيء فإنما يدل على كون البحث في العقائد لا

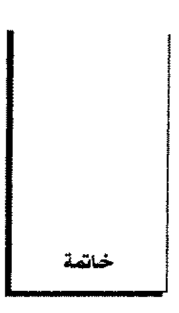
<sup>(</sup>٤٠) رسائل الرتضى وج٢ ، ص ٣٢١ . وقرائد الأصول وج١ ، ص ٢٨٨ .

<sup>(11)</sup> من أبرز علامات الإختلاف في العقائد ذلك الإختلاف الوارد في تحديد أصول الدين والمضامين التي تنطوي عليها . فكلنا يعلم مقدار الخلاف بين الفرق الإسلامية حول ماهية الأصول ، كما هو واضح بين المعتزلة التي جعلوها خمسة عبارة هن التوحيد والعدل والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر والوعد والمزيد والمتزلة بين المتزلتين ، والإمامية التي وافقت المعتزلة على الأصلين الأولين وأضافت إلى ذلك أصولاً ثلاثة أضرى هي النبوة والإمامة والمعاد ، والإشاهرة التي جعلتها ثلاثة هي التوحيد والنبوة والمعرف والمعاد ، وهكذا يمكن أن يلاحظ مثل هذه الفوارق لدى الفرق الأحرى . أما الإعتلاف في المصون فكلنا بعلم كم هو حجم الخلاف الحاصل حول تحديد ماهية التوحيد ، خاصة بين الاشاعرة من جهة والمعتزلة والإمامية من جهة أشرى ؛ وضوحه وبداهت على نحو الإجمال ، وكذا نفس الحال يقال بصدد مفهوم العدل وما يترتب عليه من عقائد ،

<sup>(</sup>٤٢) حيث أن الحدث يوسف البحرائي صرح في كتابه (اللرر النجفية ، ص ٢٣) قائلاً : ق . . . جعل الشارع الكتاب والسنة مناطأ للاحكام ومرجعاً في الحلال والحرام على الوجه المتقدم ذكره أنفاً ، فكل ما أخذ منهما وأستند فيه إليهما فهو معلوم ومتيقن عنه ، حيث أنه مأخوذ من طبليه الذين أمر بالأخذ منهما والتمسك بهما ، والنفل ليس هو مناط العمل ؛ بل العلم بأنا مأمورون بالعمل بهما والأخذ بما فيهما ، وقيام الإحتمال الفيميف في مقابلة النفن الغالب لا يقدح فيه ولا ينافيه . وما أشتهر من أنه إذا قام الإحتمال بطب الاستدلال ، إذ لا قول إلا من أنه إذا قام الإحتمال بطب الاستدلال ، إذ لا قول إلا ولا تقلل الاحتمال بطب الاستدلال ، إذ لا تعمل عن أنه إذا قام الإحتمال ولا المعلى عن المنافق في النبوات فيما يقابلون به أدلة المسلمين من الاحتمالات ، وكذا منكري التوحيد وجميع أصحاب القالات . وأما حمل العلم في هذا المقام على الحكم الجائم المعلم ولا في المواقع فهو بعيد غابة المهد بل متعلم ، فإنه سبحانه في الشريعة بذلك لا في نفس الأحكام الشرعية ولا في متعلماته في قير موضعه .

| لاجتهاد والتقليد والاتباع والنظر | ************************************** |
|----------------------------------|----------------------------------------|
|----------------------------------|----------------------------------------|

يختلف جوهراً عن البحث في القضايا الفقهية من حيث أنهما لا يكونان في الغالب إلا عن إجتهاد يفضي إلى الظن بغض النظر عن قوته وضعفه . الأمر الذي يبرر للعامي إعتماد طريقة النظر والترجيح بين الآراء حسب ما يراه عقله ووجدانه ، في الوقت الذي يمنع عنه التقليد ، مادام ليس بوسعه الإجتهاد والإختصاص



## 

لقد سبق لنا ان حددنا الكينونة العامة للمثقف من حيث ما يتصف به من متابعة وتحقيق وقدرة على الفهم الى الدرجة التي من شأنه ان يكون له موقف على الصعيد المعرفي . وكنا حينذاك لم نشخص بالضبط والتعيين ما هو هذا الموقف ، وهل هو موقف احادي ام اكثر؟ واغلب الظن ان القادئ فهم منه ما عنيناه بالنظر ، اذ كنا نتحدث ضمن هذا السياق والخصوص . وبالتالي فالقارئ محق فيما رمي اليه .

رغم هذا فواقع الامر أن الموقف المعرفي للمثقف لاينحصر بذلك ا

فابتداءاً نحن لسنا بصدد بحث ما قد يقبع تحته المثقف من تأثير للسلطات الايديولوجية التي كثيراً ما يكون لها اثرها البارز في تطلعاته وتوجهاته بحكم ارتباطه المعرفي والصميمي بأوضاع الواقع وتأزماته . فما يهمنا بالفعل هو الكشف عن الموقف العام الذي يقوم المثقف بتأسيسه على الصعيد المعرفي العلمي (الابستمولوجي) . ومن حيث التحليل يلاحظ ان موقف المثقف ليس احادياً ، بل يتخذ شكلين من السلوك المعرفي ، أحدهما ما سبق ان اطلقنا عليه بالنظر ، وذلك لقيامه بمهام النظر في أدلة الآراء وترجيح بعضها على البعض الآخر . أما الشكل الآخر فهو عبارة عن نوع من «الاجتهاد» يخلو عادة من التنظير والمنهجة ، بخلاف ما هو الحال لدى الفقيه .

كيف؟ أ

إن أولى الحقائق التي ينبغي التذكير بها هو ان المثقف الحديث مدين بوجوده وحضوره الى الجامعات والمعاهد العلمية الحديثة . ذلك انها تشكل الرافد الزئيسي لما يستحضره من معارف وثقافة . وبالتالي يمكن القول ان نشأة هذا المثقف وتاريخه هما بالذات يعبران تعبيراً مطابقاً عن نشأة هذه المؤسسات وتاريخها . الأمر الذي يكشف عن أن البناء المعرفي الذي تتشكل به هذه الهياكل العلمية لا بد وان تضع بصماتها الشاخصة في البنية العقلية لوعي المثقف

الباطن . مما يعني اننا لكي نحدد طبيعة هذه البنية لابد أن ندرك سلفاً خصائص البناء المعرفي الذي تمتاز به تلك الهياكل .

وليس من الصعب تحديد طبيعة هذا البناء . ذلك ان الميزة الرئيسية لوظيفة التشكيلات العلمية الحديثة هو انها تمارس آلياتها المعرفية بالخوض في القضايا التي يكون فيها «الواقع» هو الرافد الرئيسي بمختلف اشكاله وصنوفه .

لهذا فإن البناء المعرفي لهذه المؤسسات هو بناء ذو طبيعة واقعية محزوجة بما يناسبها من التحليل العقلي . الأمر الذي يترتب عليه ان تكون البنية المعرفية للعقل المثقف مطبوعة بالطابع الواقعي مع اصطباغها بصبغة التحليل العقلي او العقلائي .

فعلى الرغم من ان المثقف ليس له في الغالب منهج محدد يتحرك ضمن إطاره ، او انه لا يعي طبيعة المنهج الذي يسير على هداه ؛ الاانه مع هذا ملزم بالانشداد والانفتاح على الواقع ؛ يستجوبه ويستمد منه ما يثيره من قضايا ، لا سيما تلك التي ترتبط بهمومه وطموحه وتطلعاته . وبالتالي فان للواقع اهمية خاصة بالنسبة للمثقف ، وذلك باعتبارين : أحدهما من حيث انه مصدر معرفي يلجأ اليه المثقف بالانفتاح والاطلاع ليشكل منه مادة معرفية يعمل على صياغتها بملكة التحليل . والآخر بما يتصف به من خاصية افراز مختلف ضروب التأزم ، الأمر الذي يحتاج الى عقل متفتح قادر على استيعابه وبلورة موقف معرفي إذائه سعياً نحو تغييره الى المستوى الذي يرتفع فيه ما يطرأ عليه من تأزم .

هكذا أن الصورة الشاخصة عن المثقف الحديث ، سواء كان ينزع نزعة اسلامية أو غيرها ، هي صورة مفعمة بروح الواقع قبل أي اعتبار آخر . فليس فقط أن مصادره المعرفية تمتد جذورها من حيث الاساس الى الواقع ، بل كذلك أن عملية تصنيع الموقف المعرفي منها لا تجد هدفاً تستهدفه غير هذا الواقع . فمنه المبتدأ واليه المنتهى .

لكن مع لحاظ ان ارتباط المثقف بالواقع لا يجعله اسير اعتباراته من غير ممارسة للنقد ، فأليته المعرفية لا تحوز جوهرة أبلغ من حيازتها لهذه الممارسة ، خاصة وانه يشهد مظاهر التحديث والتغيير في الوقائع وما يترتب عليها من تحولات معرفية . الامر الذي يتبور لديه غط من الاجتهاد جرّاء عملية البحث والتحقيق في قضايا الواقع ، مما يترتب على ذلك نتائج قد تتفق أو تختلف مع سائر ما يتمخض عن العمليات الاجتهادية الاخرى التي لا تعول في مرجعيتها المعرفية على الواقع .

وبخصوص المثقف المسلم نلاحظ ان له خصوصية اضافية ، وهو انه يرتبط بالاسلام ارتباطاً وجدانياً جاعلاً منه معتقداً حقاً صالحاً للمصادقة والمطابقة مع الواقع . لهذا فهو يجمع في مصادره المعرفية بين الاسلام وبين الواقع . لكن تعويله على الاسلام في سلوكه الاجتهادي ليس من جهة جزئياته وتفاصيله ، وانما بكلياته العامة متمثلة بالدرجة الرئيسية بمقاصد التشريع .

وارتباط المثقف بكليات الاسلام العامة له اكثر من مبرر: ذلك انها تتفق مع الفطرة الانسانية وقرارات الوجدان العقلي ، وهي القرارت التي يتخذها كمولدات وموجهات كلية يعتمد عليها في تحليل المعطيات المعرفية للواقع . كذلك باعتبارها ثابتة لا تخضع الى اعتبارات تحولات الواقع . وكونها هدفاً منشوداً يطمح الانسان الى امتثالها على ارض الواقع ، حيث تستجمع معاني الخير والصلاح للجميع بلا فرقة ولا تمييز . كما أن لها قدرة على تغيير الواقع وتعديله من غير ان تتغير هي في نفسها . كذلك من حيث ان المثقف ليس بوسعه الجمع بين وسائل الفقيه التقليدية وبين الواقع ، لكونه من جهة غير مختص ، ولأن استخدام هذه الوسائل ليس كفيلاً بتغطية حاجات الواقع وسد ثغراته ، خصوصاً وان الفقيه يسير ضمن مسار لازال متعالياً عن الواقع ، فهو يبلاً بالنص لينتهي اليه ، ولا يمر بالواقع عادة الامروراً عابراً كمر الكرام . فجميع هذه المبررات تعمل على اجتذاب المثقف المسلم نجاه التمسك بحبل المبادئ الكلية للاسلام ؛ لأجل اصلاح الواقع وتجاوز ما يطراً عليه من ازمات . لكن في الوقت نفسه انه يفضى به الى القطيعة مع الفقيه !

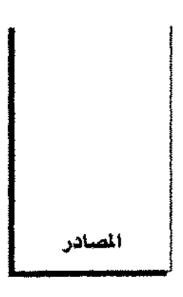
إن ظاهرة المثقف المسلم الحديث هي ظاهرة جديدة لم تُعرف من قبل . فقديماً ظهر الفقيه كمجتهد من أحضان أهل الاتباع من الصحابة والتابعين ، وقد اضطره الأمر الى ان يخالف في كثيرة من الأحيان مواقف أهل الاتباع طبقاً لما فرضته الصنعة الفقهية التي قام بتأسيسها بحسب الاصول المعتمدة . كما ان الناظر ولد هو الآخر من أحشاء أهل الفقه من المجتهدين ، فأداه الأمر الى ان يخالف أثمة الاجتهاد احياناً . لكن الحال مع المثقف الحديث يختلف بعض الشيء . ذلك انه لما كان مديناً في مرجعيته المعرفية الى الواقع ، ولكونه لم يلد من أحضان الفقهاء ولم يكن من أهل الصنعة التي هم عليها ؛ فأنه لذلك شكل ظاهرة جديدة هي التي أولدت ما اطلقنا عليه بالقطيعة فيما بينه وبين الفقيه . اذ تبدأ هذه القطيعة بالمرتكزات المعرفية الكل منهما . فهما يختلفان في المصدر والآلية والاصول المولدة للمعرفية العامة ؛ على ما الخلاف مترتبات اخرى من التباين والخلاف على صعيد الخصائص المعرفية العامة ؛ على ما فصلنا الحديث عنها في دراسة مستقلة مخصصة لهذا الغرض . على أنا نعد علة القطيعة بينهما ترجع الى الفصل الحاصل في المصدر المعرفي . فهو لدى الفقيه عبارة عن النص ، لكنه لدى المثقف عبارة عن الواقع . أي ان الأول قد تمسك بكتاب الله التدويني ، في حيث تمسك لدى المثقف عبارة عن الواقع . أي ان الأول قد تمسك بكتاب الله التدويني ، في حيث تمسك الأخر بكتابه التكويني .

لكن مع هذا لم يمنع ذلك من أن نجد للمثقف أحياناً نزعة فقهية ، وأن نجد للفقيه نزعة ثقافية ، فيكون المثقف فقيها ، والفقيه مثقفاً .

وهذا الازدواج لابد وان تظهر عليه سمات الغلبة لأحد الطرفين على حساب الآخر ، وأن نقاط القطيعة لا تنمحي طالما أنه لم تقنن بعد عمليات المصالحة في المصدر المعرفي بين الواقع والنص ، وهو أمر شبيه بما شهده تاريخ الفكر الاسلامي من وجود قطيعة ضخمة بين نظاميه المعرفيين : الوجودي والمعياري على ما كشفنا عنه في كتاب (مدخل في فهم الاسلام) .

بهذا ننتهي الى انه ليست المهمة الملقاة على عاتف المثقف هي النظر وحده . فقد كانت هذه الآلية معتمدة لدى العديد من القدماء الذين ليس بوسعهم الاجتهاد ولا خصوصيتهم عامية ، وهي طبقة لا زالت حاضرة لدى طلاب العلوم الدينية ، اذ لا تحمل في الغالب من ثقافة سوى تلك التي تعتاش فيها على معارف الفقهاء والاصوليين بطرقهم التقليدية . فمثل هذه الطبقة لا تمتلك خصوصية اضافية غير النظر في آراء الفقهاء إن لم تعتمد عليهم بنحو ما من التقليد كما هو الغالب .

أما لدى المثقف الحديث فإن النظر يشكل زاوية واحدة من خصوصية تمتاز بالسعة والشمول ، فهناك ملكة اتخاذ الموقف المعرفي المنبني على جملة من المرتكزات المعرفية ؟ التي هي محل الخلاف الأساس بين المثقف والفقيه على ما اشرنا الى ذلك من قبل ، وهو أمر أعددنا له دراسة خاصة بعنوان : (القطيعة بين المثقف والفقيه) ؟ نأمل نشرها عما قريب - إن شاء الله تعالى - كتتمة لما بدأناه في هذا الكتاب .



(ħ

إبها النهجية سرسالة السياسة الشرعية ، ضمن مجموعة فتاري إبن تيمية ، مكتبة النهضة الحديثة ، ٤٠٤ هـ .

... مجموع فتأوى ابن تيمية ، مكتبة النهضة الحديثة ، مكة ، ٤ · ٤ هـ. .

إين الهوزي ساتليس إبليس ؛ دراسة وتحقيق وتعليق الذكتور الجميلي ، دار الكتاب العربي ببيروت ، العلمة الأولى ، ٥ - ١ (جسم ١٩٨٥ (م .

إبين هؤم ... الرحكام في أصول الأحكام ، مطبعة السعادة في مصر ، الطبعة الأولى ، ١٣٤٥ هـ .

ـــالإحكام في أصبول الأحكام ، حققه وراجعه لجنة من العلماء ، دار الجيل ببيروت ، الطبعة الثانية ، ٤٠٧ هــــ١٩٨٧م .

- المحلى ، تصحيح محمد خليل هراس ، مطبعة الإمام في القلعة بحصر .

سائفصل في الملل والأهواء والنحل ، تصبحيح عبد الرحمن خليفة ، مطبعة محمد علي صبيح وأولاده بميدان الأزهر بالقاهرة ، الطبعة الأولى ، ١٩٨٩م .

سرسالة التقريب خد المنطق ، ضمن رسائل إبن حزّم الأندلسي ، تحقيق الدكتور إحسان عباس ، المؤسسة العربية للدراسات والنشر ببيروت ، العلمة الأولى ، ١٩٨٣ م ،

سملخص إيطال القياس والرأي والإستحسان والتقليد والتعليل ، تحقيق سميد الأفغاني ، مطبعة جاسمة دمشق ، ١٣٧٩ هسد ١٩٦٠ م

إبن خلمون سائقتمة ، طيعة مؤسسة الأعلمي في لبنان

ــ تاريخ إبن خلدون ، للكتبة المدرسية ودار الكتاب اللبناتي ، ٩٦٧ ام .

ابت وتشد... بدأية المجتهد وتهاية المقتصد ؛ وأز للعرفة ، بيروث ؛ ط٧ ؛ ٤٠٥ ( هـ... ٩٨٥ ( م .

إيهة زهوة سالفنية ، ضمن الجوامع الفقهية ، منشورات مكتبة للرعشي النجفي في قم ، ٤٠٤ ه. .

إيش سلام ، ابو عبيد الفاصم ... الأموال ، مؤسسة تاصر قلفانة ، ط١ ، ١٩٨١م .

اجت عليجيت ، حجمه لحجت ... العقود الغزية في تنفيح الفتلوى الحامثية ، دار المعرفة ، بيروت .

إيث القيهم المنوزية ... أعلام الموقعين عن رب العمالين ، راجعه وقدم له وعلق عليه طه عبسد الرؤوف ، دار الجيل بسيروت ، ١٩٧٣ م ،

...أحكام أهل الذمة ، حققه وعلَّق عليه الدكتور صبحي الصالح ، دار العلم للملايين ، بيروت ، ط٢ ، ١ - ١ اهـ... ١٩٨١ م . . .

إني**ن كاتبيو المدعشقي ـــ تف**سير القوآن العظيم ، قدم له الدكتور يوسف عبد الرحمن المرعشلي ، دار للكرفة ببيروت ، الطبعة الثانية ، ١٤٠٧ هــ ــ ١٩٨٧ م .

أبهو إهرة ... أصول الفقه ، دار الفكر العربي في القاهرة .

ـــأبو حنيفة ، حياته وعصره ، آراؤه وفقهه ، دار الفكر العربي ، ٩٧٧ ام .

....مالك، دار الفكر العربي .

... الغزالي الفقيه ، بمحث منشور في : أبو حامد الغرالي ، في الذكترى المتوية التاسعة لميلاده ، مهرجان الغرالي في دمشق ، ١٩٦١م .

ستاريخ المداهب الاسلامية ، دار الفكر العربي .

... محاضرات في عقد الزواج وآثاره ، دار الفكر العربي ، القامرة ، ٩٧١ م .

أبو قرج العلبلي ، عبد الموهمة بن المعمد بن وجب الاستخراج لأحكام الخراج ، صححه وعلق عليه السيد عبد الله العبديق ، ضمن موسوعة الخراج ، دار المعرفة ، بيروت ، ٩٧٩ م .

أبويوسفه ... الخراج ، تحقيق محمود الباجي ، دار بو سلامة ، تونس ، ١٩٨٤ م .

الإصدرابادي، همعد أهين سالفوائد المُدنية ، طبعة حجرية بتبريز .

الاشموي ، أبو التصن علي بن إسماعية ـــ مقالات الإسلاميين وإختلاف الصلين ، عُني بتصحيحه هــ . ريتر ، مطبعة الدولة في إستانبول ، ١٩٢٩م .

التصفيطاني ، عبند الله أطلدي سرياض العلماء وحياض الفضلاء ، تحقيق أحمد أخسيني ، مطبعة الخيام في قم ، ( ٤٠ اهـ .

التصفحاني ، محمد حصيت ـــالقصول الغروية في الأصول الفقهية ، دار إحياء العلوم الإسلامية في قم ، ٤٠٤ هم .

القوال ، هشتمت ... تجديد التفكير الديني في الإسلام ، ترجمة عباس محمود ، لجنة التأليف والترجمة في الفاهرة ، الطبعة الثانية ، ١٩٦٨ م .

الألوسي ، ابو المغط شعاب الدين معمود البغدادي ...روح ألعاني ، دار الفكر ، بيروت ، ٤٠٨ ١ هـــ ١٩٨٧ م .

الاحدى ، سيف المدين علي .... الإحكام في أصول الأحكام ، كتب هوامشه الشيخ إبراهيم العجوز ، دار الكتب العلمية ببيروت ، الطبعة الأولى ، ٥٠٥ مــــ ١٤٠٥ م .

أعهدً ، أهمد سـ ضمحي الاسلام ؛ دار الكتاب العربي ، بيروت ، ط١٠ .

الانبياري ، عهد الوزاق علي سمنصب قاضي القضاة في الدولة العباسية ، نشر الدار العربية للموسوحات ، بيروت ، ط١ ، ١٩٨٧ م .

الانتصاري ، عبد العلي عصمه بن نفااع الدين ... فواتح الوحموت بشرح مسلم الثيوت في أصول الفقه ، وعو مطبوع في ذيل

كتاب ( المستصفى من علم الأصول ) ، انظر الغزالي .

الانتعادي ، صونتصى سدفرائد الأصول ، تحقيق وتقديم عبدالله النوراني ، مؤسسة النشر الإسلامي في قم ، الطبعة الثالثة ، ١١١ هـ .

ــالمكاسب ، مؤسسة مطبوعات ديني بقم ، الطبعة الرابعة ، ٢٧٠ هـ ،ش .

(ئىسا)

الهجنوردي ، حسد الصوسوي ... منتهى الأصول ، مكتبة بصيرتي في قم ، الطبعة الثانية .

الهدواني ويوسفه سالولوة البخرين وحفقه وعلق عليه محمد صادق بحر العلوم ومطيمة النعمان في النجف الأشرف.

ــالدر النجفية ، مؤسسة أل البيت لإحياء التراث .

\_الكشكول ، مؤسسة الوفاء ودار النعمان ، ط٢ ، ٢ • ٤ ١هـــ ١٩٨٥م .

مِمُورِي ، عبد الرحمة ــ مثامب الإسلاميين ، الطبعة الأولى .

النواع ، ذكريا ــ الإجتهاد في الشريعة الإسلامية ، ضمن كتاب الإجتهاد في الشريعة الإسلامية ويحوث أخرى (القسم الرابع) ، تشر جامعة الإمام محمد بن سمود الإسلامية في المملكة السمودية .

المبضوي ، جلاوق ... المسألة القانونية بين الشريعة الإسلامية والقانون الوضعي ، ضمن بحوث تنوة « التراث وتعنيات العصر في الوطن العربي ٤ - مركز دراسات الوحدة العربية ببيروت ، الطبعة الثانية ، ١٩٨٧ م .

الموصوي، أمو الحسين سائلت مد في أصول الفقه ، تحقيق محمد حميد الله ، طبعة دمشق ، ١٩٦٤م .

المهلافري ، ابو العسن ... فتوح البلائ ، عني بمراجعته والتعليق عليه رضوان محمد رضوان ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، ١٤٠٣ هــــ ١٩٨٣م .

المهمي ، ححمد ـــالمفكر الأسلامي الحديث وصلته بالاستعمار الغربي ، مكتبة وهبة بمصر ، ط ١٠٠ .

البيانوني . محمد ابو الفنم سدراسات في الاختلافات الفقهية ، مكتبة الهدى ، حلب ، ط ١ ، ١٩٩٥ هــــ ١٩٧٥ م .

(<u>:::</u>)

المتهراهي ، الموفوع سعهد المرهمة \_ الحبل التين في اتباع السلف الصالحين ، مكتبة ليشيق ، استانبول ، ٢٠٠ هـ . ١٩٨٠ م .

(چ)

المهابوي ، علي يتسبن ـــالفكر السلفي عند الشيعة الاتنا عشوية ، منشورات عويدات ، بيروت ، ط ١ ، ٩٧٧ م . المهزائدي ، حصص جعفع العووج ـــمنتهى الدراية في توضيح الكفاية ، مطبعة الخيام في قم . الهزائري ، نحصة الله .. الأثرار النعمانية ، طبعة تبريز في إيران .

المهماهه ، احسد بن علي النوازي ....القصول في أصول الفقه ، دراسة وتحقيق الدكتور هجيل جاسم النشمي ، نشر وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية في الكويت ، الطبعة الثانية ، ٤ ١٤ ١هـ... ١٩٩٤م .

المهمل ، يستهي ... تعقيب ضمن ندوة «التراث وتحديات العصر في الوطن العربي » ، مركز دراسات الوحدة العربية يبيروت ، الطبعة الثانية ، ١٩٨٧م .

الفهفائي ، هممد إيواههم ... الإجتهاد في الشريعة الإسلامية وعصر الإستخدام الشامل ، منجلة التوحيد ، العدد ٧٦ ١ ١ ه.... ١٩٩٥ م .

التهفدي ، أخور سالفكر العربي المعاصر ، معليعة الرسالة .

المهويني . إحام العوصين عبد العله ... البرحان في أصول الفقه ، سفقه وقدم له ووضع فهارسه الدكتور حبد العظيم الديب ، طبع في مطابع الدوسة الحديثة ، العليمة الأولى . ٢٩٩٩ هـ .

(هر)

المعالمة ، كالطفم ... الكفاح المسلح في الإسلام ، إنتشارات الرسول المصطفى في إيران .

الحمالية ، ابو عبد الله محمد بنا عبد الرحمة المغربي \_ مواهب الجليل لشرح مختصر خليل ؛ دار الفكر ؛ ط٢ ، ٣٩٨٠ هـ... ١٩٧٨ م .

العلبي ، تقي الدين أبو انصلاح ... تقريب المارف ، تحقيق رضا الأستاذي ، طبع في إيران ، ٤٠٤ (هـ. .

العني ، جماله المدين يوسف بنه العماهو \_ أنوار لللكوت في شرح الياقوت ، إنتشارات الرضي ... بيدار في إيران ، الطبعة الثانية . ... مبادئ الوصول الى علم الاصول ، ضمن نصوص الدراسة في الخوزة العلمية ، تقديم وتحقيق معمد حسين الحسيني الجلالي ، مؤسسة الأعلمي ، بيروت ، ط ١ ، ٤٠٨ (هــــ١٩٨٨ م .

التعلي ، هجهد بنه إهريه سالسرائر ، طبعة حجرية (لم يكتب عنها شيء) .

التعلي ونجم الحين جمعو بن المست سامعارج الأصول وإعداد محمد حسين الرضوي ونشر مؤسسة آل البيت والطبعة الأولى و ١٤٠٢هـ .

سالحتصر النافع في فقه الامامية ، تقديم محمد تقي القمي ، دار الأضواء ، بيروت ، ط٣ ، ١٤٠٥ هـ... ١٩٨٥

التعكيم ، همسمنه المطباطعالي ....مستمسك العروة الوثقى ، مطبعة الأداب في النجف ، الطبعة الرابعة ، ١٣٩١هـ . ... حقائق الأصول ، نشر مؤسسة آل البيت في قم .

التعكيم ، عجمه يتقي سالأصول العامة للقته المقارن ؛ مؤمسة آل البيت للنشر ، العليمة الثانية ، ٩٧٩ ١ م .

هصدد المله ، محتمد ... منجموعة الوثائل السياسية للعهد التبري والخلافة الراشدة ، دار النفائس ببيروت ، العليمة السادسة ، ١٩٨٧ م . المصيدوي ، كماله سدمرتكزات أساسية في الفكر الاصوئي ، قضايا اسلامية ، العند٣ ، ٤١٧ ( هــــ ١٩٩٦ م .

(ھُ)

الغاهندي ، علي المصهدي \_ أجوية الإستفتاءات ، العبادات ، دار الوسيلة ، الطبعة الثانية ، ١ ٤ ١ هـ.. ١ ٩٩م .

الفزاساني ، محمد كافلم ... كفاية الأصول ، مؤسسة النشر الإسلامي فِعاعة المدرسين في قم ، الطبعة الأولى ، ٢٤١٧ هـ .

هلات ، عبد الوهام ... مصادر التشريع الإسلامي فيما لا نص فيه «دار القلم في الكريت ؛ الطبعة النانية ، 470 م .

المقميني ، روم الله الموسوي .... أخكومة الإسلامية ، الكتبة الإسلامية الكبرى في أيران .

الخوانسازي ، محمد باقو انموسوي الاصهداني \_\_\_روضات الجنات في أحوال العلماء والسادات ، مكتبة إسماعيليان في قم ، ١٣٩١هـ .

ــروضات الجنات والمدار الاسلامية وبيروت وطرا و ١٤١١هـــ ١٩٩١م .

الغفوشي ، أبو الغاسم ... التنفيح في شوح العروة الوثقى ، كتاب الإجتهاد والتقليد ، تحرير الميرزا علي الغروي التبريزي ، مقدمة عبد الرزاق الموسوي المترم ، معليعة الآداب في النجف .

سمعجم رجال الحديث ، منشورات مدينة العلم في قم ، الطبعة الثالثة ، ٢٠١ اهس ١٨٣ م .

(4)

المحملوم ، شاه وفي الله بن عهد الرهيم ... حجة الله البائمة ، دار التراث بالقامرة ، ٣٥٥ (هـ. .

... رسالة عقد الجيد في أحكام الإجتهاد والتقليد ، طبعة حجرية (لم يذكر عنها شيء) .

ـ رسالة الاتصاف في بيان سبب الاختلاف ، طبعة حجرية .

(y)

وابعلة العالم الاسلامي ... قرارات مجلس الجمع الققهي الاسلامي ، تشر رابطة العالم الاسلامي ، مكة المكرمة ، ٥ - ٤ اعب... ١٩٨٥م .

الموازي ، شطر المدين سائنة سير الكبير ، مكتب الإعلام الإسلامي في قم ، الطَّبعة الثالثة ، 201 اهم. .

المواعي ، هممه المدين محمد بن مصمد الاندليسي مدانتهمار الفقير السالك لترجيح مذهب الامام مالك ، تحقيق محمد ابو الاجفان ، دار الغرب الاسلامي ، بيروت ، ط١ ، ١٩٨١ م .

المومصلي ، عهد الوؤات ... مختصر كتاب الفرق بين الفرق للبغلادي ، سوره فيليب سنى ، مطبعة الهلال بمصر ، ١٩٢٤م . الموجيشة ... قادة الفكر الإسلامي حير القرون ، مكتبة عيسى البابي الحلبي وشركاء . المؤهبلسي ، وهبه ــ الإجشهاد في الشريعة الإسلامية ، ضمن كتاب الاجشهاد في الشريعة الإسلامية وبحوث أخرى (القسم الثاني) ، نشر جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية في المملكة السعودية .

المزوقاء ، مصحفه سالفقه الإسلامي في ثوبه الجديد ، دار الفكر ، الطبعة السابعة .

الغزوكشي ، بعثو المدين همه حد البحر الحيط ، قام بتحريره الدكتور عبد الستار أبو غنة ، راجعه عبد الفادر عبد الله العاني ، نشر وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية في الكويت ، الطبعة الثانية ، ١٤١٣ هــــ ١٩٩٢م .

الترهضوي ، ابو القاسم جاز الله ... الكشاف ، دار المعرفة ، بيروت .

ويعات ، عهد الكويم ــ المفصل في احكام الرأة ، مؤسسة الرسالة ، ط ٢ ٤١٣ ٤ (هـــ ١٩٩٣م . ــ نظام القضاء .

#### (w)

المالمي ، عبد القدين همهد...مشارق أثوار العقول ، صححه وعلق عليه احمد بن حمد الخليلي ، منشورات العقيدة <u>بسلطة</u> حمان ، ط٢ ، ٢٩٨ هـ... ١٩٧٨م .

المسالوس . علي أحمد ... أجروكم على القنيا أجروكم على النار ، دار الثقافة بقطر ... دار الاعتصام بمصر ، ١٩٩٠ م .

المسجامي ، صميمتغن سالسنة ومكانتها في التشويع الإنسلامي «المكتب الإسلامي ببيروت «الطبعة التالشة » ٢٠٢ مس.. ١٩٨٢ م .

السبة وادم؛ ، عبد التعلق الموسوي ... تهذيب الأصول ، نشر الدار الإسلامية في بيروت ، الطبعة الثانية ، ٢٠٦ ( هـ.. ٩٩٥ ) م . المسعدي ، عبد الموهما الفاصو ... الختارات الجلية من المسائل الفقهية ، نشر الرئاسة العامة لادارة البحوث العلمية والاقتاء والدعوة والارشاد ، الرياض ، ط ٢ ، ٥٠٥ (هـ .

السهوماي ، جاله الدين عهد الرحمة ... الأشباء والنظائر ، دار إحياء الكتب العربية .

### ( ab )

المشاحلين سسالوافقات في أصول الشرّيعة ، مع سواشي وتعليقات حيث الله دراز ، دار المعرفة ببيروت ، الطبعة الثانية ، ١٣٩٥ هـ ــــــ ٩٧٥ ام .

ــالإعتصام ، دار الكتب الحديوية بمصر ، تقديم محمد رشيد رضا ، الطبعة الأولى ، ٩١٣ ١م .

الشائمي ... الرسالة ، شرح وعَقيق أحمد محمد شاكر ، مكثبة دار التراث في القاهرة ، الطبعة الثانية ، ١٩٧٩ م .

ــ الأم ، مع مختصر للزني ، دار الفكر ، بيروت ، ط٢ ، ٢٠٣ ا هـ .

همصه المدين ، محمد عصدي ... سوار مع صبحيقة صوت العراق ، العدد ١٧٦ ، ٤١٦ ( هـ... ١٩٩٥ م .

المشتقيماني، محمد اهين ــ القول السديد في كشف حقيقة التقليد، دار الصحوة ، القاهرة ، ط ١ ، ٥٠٥ ١ هـــ ١٩٨٥م .

الشهرستاني ، أبو الغشم معمد بن عبد الكريم سائلل والنحل ، عرض وتعليل الدكتور حسين جمعة ، دار دانية ، بيروت... دمش .

الشوكاني، محمد بنا علي سارشاد الفحول إلى تحقيق الحق من الأصول ، دار الفكر .

ــرسالة القول المفيد في أدلة الإجتهاد والتقليد ، ضمن رسائله السلفية ، دار الكتب العلمية ببيروت ، ١٣٤٨هــ ١٩٣٠م .

ــ. نيل الأوطار ، دار الجيل ، ١٩٧٣ م .

الشهوازي ، أبو إسطة \_ التبصرة في أصول الفقه ، شرحه ومفقه الدكتور محمد حسن هنيتو ، دار الفكر بنمشق ، 200 هـ ....

....شرح اللمع ، تحقيق وتقليم عبد الحبيد تركي ، دار الغرب الإسلامي في بيروت ، الطبعة الأولى ، ٢٠٨٠ هـ. ... ١٩٨٨ م .

المشهواذي ، همعند المصيفي ...العمياخة الجديدة لعالم الإنجان والحرية والرفاء والسلام ، مؤسسة الفكر الإسلامي ، الطبعة الأولى ، ١٤٠٥ هــــ ١٩٨٥م .

ـــ الإجتهاد والتقليد ، ضمن موسوعة الفقه ، ج ١ ، دار العلوم ببيروت ، العلبعة الثانية ، ١٤٠٧هــــ . ١٩٨٧م .

ــــالحكم في الإسلام ، ضمن موسوحة الفقه ، ج٩٩ ، دار العلوم ، الطبعة الثانية ، • ٤١ ١هــــ ١٩٨٩م . المشهواؤي، هوبتغمر ـــشورى الفقهاء ، مؤسسة الفكر الإسلامي في بيروت ، العلبعة الأولى ، ٤١١ ١هــ .

#### (Lan)

المعالم «ههمي ... تهج البلاغة للإمام علي بن أبي طالب «ضبط نصّة وإبتكر فهارسه الدكتور صبحي الصائح «منشورات دار الهجرة في قم «الطبعة الخامسة » ١٤١٢هـ .

المعمدر ، عدمر المدين ... خلاصة القصول في علم الأصول ، جايخانه سنكي علمي في إيران ، ٣٦٧ هـ . .

التصدير ، محمد باقو ... المعالم الجديدة للأصول ، مكتبة النجاح بطهران ، الطبعة الثانية ، ٢٩٥ هـ... ٩٧٥ م .

- سايعموث في علم الأصول ، تحرير محمود الهاشمي ، الحيم العلمي فلإمام الصدر ، الطبعة الأولى ، - 20 هـ .

سبحث حول الولاية عدار التوحيد في الكويت ١٣٩٧هـ ١٩٧٠م.

... لحمة فقهية تمهيدية ، ضمن سلسلة الإسلام يقود الحياة (١) ، مطبعة الخيام في قم ، ٣٩٩ه. .

سـ خلافة الإنسان وشهادة الأثبياء ، ضمن سُلسلة الإسلام يقود الحياة (٤) ، معلَّبعة الحيام في قم ، ٣٩٩ هم .

التعندوة ، أبو جصفو القمي — ...معاني الأعبار ، صبحت وعلق عليه علي أكبر النفاري ، مؤسسة الأعلمي ببيروت ، العليمة الأولى ، ١٤١٠ هــــ ١٩٩٠م . التعلياعلياني ، هممه عصيت ... الميزان في تفسير القرآن ؛ نشر جماعة المدرسين في الحوزة العلمية في قم .

العليوسي ... مجمع البيان

الطهري اليوجعفوبن معمد بناجريو ...جامع البيان في تفسير القرآن ، دار المعرفة ، بيروت ٢٤٠٧ هـ...١٤٨٧ م .

العنوسي وأبو جعفر ... عدة الأصول ، تُعقيل معمد مهدي غيف ، مؤسسة آل البيث ، الطبعة الأولى ، ٤٠٣ هـ .

- ... تمهيد الأصول في علم الكلام ، إنتشارات دانشكا، طهران ، ١٣٦٢هـ ، ٠ ش ٠
- ... المبسوط في فقّد الإمامية ، صحيحه وعلق عليه محمد تقي الكشفي ، المكتبة المرتضوية بطهران ، الطبعة الثانية ، ٢٨٧ [ ه.. .
  - ـــ التبيان في تفسير القرآن . مقدمة المحقق آخا بزرك الطهراني ، دار إحياه التراث العربي ببيروت .
- ....رجال العلوسي ، حققه وعلق عليه وقدم له محمد صادق آل بحر العلوم ، دار الذخائر في قم ، الطبعة الثانية ، ٤١١ هـ .
- \_ تلخيص الشافي ، قدم له حسين بحر العلوم ، دار الكتب الإسلامية في قم ، الطبعة الثالثة ، ١٣٩٤ هـ ـ ١٩٧٤
- ... رسالة الإعتقادات ، ضمن الرسائل العشر للطوسي ، تقديم محمد واعظ زادة الخراساني ، مؤسسة النشر الإسلامي لجماعة المدرسين في قم .
- الملوشي ، نهم الدين المنبلي ....رسالة في رهاية المسلحة ، نشرت خلف كتاب (مصادر التشريع الإسلامي فيما لانص فيه) لعبد الرهاب خلاف ، دار القلم في الكويت ، الطبعة الثانية ، ١٩٨٠م \*

(عي)

الساملي ، جعفر هوتنفس ــ المسحيح من سيرة النبي الأحظم ، طبح في قم ، ٢٠٠٠ ١هـ .

العاهلي ، همين بن زيد العيد .... معالم الدين وملاذ الميتهدين ، إخراج وتحقيق وتعليق عبد الحسين محمد علي بقال ، منشورات مكتبة الداوري في قم .

العاملي ، وَبِنَ الدِينَ (الملقب بالشعيد الثاني) ... الروضة البهية في شرح اللمعة الدمشقية ، أشرف على تصحيحه والتعليق عليه . محمد كلانتر ، إنشارات، علمية في قم ، الطبعة الثانية ، ١٣٩٦هـ .

المعاصلي وحجمه بن العسن العز \_\_وسائل الشيعة إلى تمصيل مسائل الشريعة وتحقيق عبد الرحيم الربائي الشيرازي و دار إحياء التراث العربي ببيروت .

... الفوائد الطوسية ، المعليمة الملمية في قم 200 اهم. .

- العاملي ، محمد العواد بن محمد العصيفي الغروي ....مقتاح الكرامة في شرح قواعد العلامة ، تصحيح محمد باقر الحسيني الشهيدي الكليانيكاني ، مطبعة رتكين في طهران ، ٣٧٨ هـ . .
- عبلسي ، عهد ...المُدعوة السلفية وموقفها من الحركات الأعرى ، ضمن تدوة و إتجاهات الفكر الإسلامي المعاصر ؟ ، نشر مكتب التربية العربي لدول الخليج ٢٠٠٤ (عسد ١٨٧) م .

عبد اللطيف ، هممه همروس ... مشايخ بلغ من الحقية واللذر العربية للطباعة ، بقداد .

عبده ، هدهد ... الشيخ محمد عبده بين الفلاسفة والكلاميين ، تحقيق وتقليم الدكتور سليمان دنيا ، دار إحياء الكتب العربية ، الطبعة الأولى ، ١٩٥٨ م .

عصفان ، عبد الكويم ... مَعْلَرية التكليف ، مؤسسة الرسالة في بيروت ، ٢٩١١ هـــ ١٩٧١م .

عرنوس ، محمود بن محمد ... تاريخ القضاء في الاسلام ، المابعة المسرية ، القاهرة .

المسقلاني ، اهمه بن علي بن همه بن هجو ــ فتع الباري بشرح صحيح البخاري ، دار أحياء التراث العربي ، بيروت .

عيسى، عبد الهليك سازجتهاد الرسول ، عار البيان في الكويت ، ١٣٨٩هـ ٩٦٩م .

### (غر)

اللغوالي ، أبو علمد - ... المستعملي من علم الأصول ، ويذيله (قواهج الرحموت بشرح مسلم التبوت في أصول الفقه) ، المطبعة الأميرية في مصر ، الطبعة الأولى ، ١٣٢٦ هـ .

... إحياء علوم اللين ، وبهامشه كتاب (تعريف الإحياء) لعبد القادر باعلوي ، وكتاب (عوارف المعارف) للسهروردي .

...الإقتصاد في الإعتقاد ، دار الأمانة ببيروت ، ، ٢٨٨ (هـ... ٩٦٩ (م . ·

... فيصل التفرقة بين الإسلام والزندقة ، تحقيق الدكتور سليمان دنيا ، دار إحياء الكتب العربية ، الطبعة الأولى ، ١٣٨١ هـ... ١٩٦١ م .

المقوَّاتي ، عصد ... مشكلات في طريق تُعلياة الاسلامية ، سئسلة كتاب الأمة ، مطابع الدوسة الحديثة ، ٢٠٢ هـ. .

### (ab)

خفد الله ، محمد حسين ــ المسائل الفقهية ، دار الملاك ، الطبعة الثالثة ، ١٤١٥ هـــ ١٩٩٥م ،

اللغيوية أنباهك ، صوفتفين العصيباني - ... حناية الأصول في شرح كفاية الأصول ، إنتشارات فيروز آبادي في قم ، الطبعة الشائنة ، • + ٤ أهـ .

### (**(**

القحماني ، محمد عهد الله ــ البيان والتفصيل في وجوب معرفة الدليل (لم يكتب عنه شيء) ،

القومليي ، ابو عيد الله محمد بنداهمد الانصاري \_\_الجامع لأحكام القرآن ؛ تصحيح احسد عبد العليم البردوني ؛ دار الكاتب العربي ، مصر ، ط٣ ، ١٣٨٧ هـــــ ١٩٦٧ م . القوهناوي ، بيوسف سالصحوة الاسلامية بين الجمعود والتطرف ؛ سلسلة كتاب الأمة ؛ مطابع الدوحة الحديثة ، ط٣ ، ٤٠٢ ه. .... فقه الزكاة ، مؤسسة الرسالة ، ط٣ ، ٣٩٧ (هـ.. ٩٧٧ م .

... مبادئ أساسية فكرية وعملية في التقريب بين المذاهب ، رسالة التغريب ، عدد ١٣٠ اهـ.... ١٩٧٠ . ١٩٧٠ .

القطليطي ، هوج العموان ... الأصوليون والإخباريون فرقة واحدة ، مجلة الموسم ، العددان (٢٣ - ٢٤ ١ ١ ١ ١ هـ - ١٩٩٥م . القفال ، الشالي

ــ حلية العلماء في معرفة ملاهب الفقهاء ، حققه وعلق عليه د ، ياسين احمد ابراهيم ، مؤسسة الرسالة بيروت ــ دار العقل عمان ، ط١ ، ٠٠٠ ١هــ ١٩٨٠م

المقمي ، أبو القاسم ... قرائين الأصول ، طبعة حجرية ،

(四)

الكاشاني ، المهيض \_ الأصول الأصيلة ، سازمان جاب دانشكاه في إيران ، ٣٩٠ (ه. .

الكلفلمي ، هممد بن عبد الرزاق العاملي ... حقائق الأحكام في رسالات الاسلام ، مطبعة الميناء ، بغداد ، ط ١ ١٣٩٧ هـــــــ ٩٧٧ م .

الكركي ، هسيت بن شهاب المدين العاملي ... هذاية الأبرار ، الطبعة الأولى ، ٣٩٦١هـ .

الكليفي الموازع بسالاً صول من الكافي ، هار صعب سدار التعارف ، بيروت ، الطبعة الرابعة ، ١٠٤ هـ. .

(4)

الللكوودي . هرتضى العردهوي العصيفي سارسالة الإجتهاد ، ضمن رسائله الثلاث ، مطبعة الإسلام بقم ، ١٣٨٠هـ .

(a)

هاهي ، هاشم هجيط ... مقدمات مشروطيت ، يكوشش : مجيد تفرشي .. جواد جان فدا ، جاب چاپخانه محمد علي علمي ، تهران ، الطبعة الأولى ، ٣٦٣ ه.. .

العاوردي \_ الأحكام السلطانية ، دار الكتب العلمية ، ط ١ ، ١٩٨٥م ،

العجليب الأعلى للضفين الاسلاعية ... موسوعة ألفقه الأسلامي المعروفة بموسوعة جدمال عبد الناصر ، يصدرها الجلس الأعلى للشئون الاسلامية ، القاهرة .

للعجلسي ، ححمد بالقوسب مثر الأثوار ، مؤسسة الوفاء ببيروت ، الطبعة الثانية ، ٤٠٣٠ ( دـــــــ١٩٨٣ م ،

معصد ، يعوى سدمدخل الى فهم الإسلام ، ضمن سلسلة ؛ المنهج في فهم الإسلام (١) ، ، مؤسسة الرافد للنشر ، مؤسسة الانتشار العربي ، ييرونت العليمة الأولى ، ١٩٩٩ م .

... خطوات على طريق المرجعية الرائدة ، مجلة الفكر الجديد ، العدد السابع ، ١٩٩٣م .

ـــ العصمة وكتاب الألفين والمنهج الإستقرائي ، مجلة الموسم ، العددان ٢٧ ـــ ١٤١٦، ١٤١٦هــــ ١٩٩٥م . ـــ منطق الإحتمال ومبدأ التكليف في التفكير الكلامي ، مجلة دراسات شرقية ، العدد المزدوج (التأسع والعاشر) ، ١١١، اهــــ ١٩٩١م .

هدكور ، هدهد تعلام ... مناهج الإجتهاد في الإسلام ، نشر جامعة الكويت ، طبعة ١٩٧٧ م .

العواتضي ، المصويف علم العدى — ومسائل الشويف الموتضى ؛ إحداد مهدي وجالي ؛ تقليم وإشواف أحمد الحسيني ، فشو داو القرآن الكولم في قم ، ٤٠٥ هـ .

ــ الإنتصار ، مطبعة الحيدرية في النجف ، ١٣٩١هـــ ١٩٧١م .

العرصي ، همنة أهمه - سالاجتهاد في الشريعة الإسلامية ، ضمن كتاب الإجتهاد في الشريعة الإسلامية وبحوث أخرى (القسم الأول) ، نشر جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية في المذكة السعودية .

هتلهوي، هونتقدي سميداً الإجتهاد في الإسلام ، ترجمة جعفر صادق الخليلي ، مؤسسة البعثة في طهران ، الطبعة الأولى ، ١٠٤٧ هم .

سالاجتهاد في الاسلام ، دار التعارف مدار الرسول الأكرم .

الصفاعو ، محمد وفعا سـأصول الفقه ، دار النعمان في النجف ، الطبعة الثانية ، ١٣٨٧هـ... ١٩٦٧م .

هفلهة ، ههمد جواد ... فقه الإمام جعفر الصادق ، إنتشارات قدس محمدي في قم .

ــ الفقه على المفاهب الحمسة ، دار الجواد ببيروت ، العليمة السابعة ، ٩٨٢ ام .

سالشيعة في الميزان ، تشر دار التعارف ببيروت .

العقيد ، أبو عبد المد محمد المكبري ... شرح عقائد العدوق ، أو (تصحيح الإحتقاد) ، ملحق خلف كتابه (أواتل القالات) ، مكتبة الداوري في قم .

...أوالل المقالات ، مكتبة الداوري بقم .

الملهباري ، محمد الوبللتوري سدها أية المرفقين إلى الصراط المستقيم ، مكتبة ليشيق ، استانبول ، ٣٩٩ (هـ سـ ١٩٧٩م .

المعكني ، ححمد علي بن حسين العلاكي \_ تهذيب الفروق ؛ مطبوع في حامش الفروق للقرافي ؛ نشر عالم الكتب ، بيروت .

حلتغفون ، هصيد علي — سردراسات في ولاية الفقيه وفقه الدولة الإسلامية ، نشر المركز العالمي للنراسات الإسلامية في إيران ، الطبعة الثانية ، ١٩٠٩ هـ .

المهودودية ، اهو الأعلى . ... موجز تاريخ تجديد الدين واحياته ، ترجمه الى العربية محمد كاظم سباق ، الدار السعودية للتشر ، ٥٠٤ (هـــــ ١٩٨٥م .

(ú)

الفظليفي ، محمد هسيف الغروي ... فوائد الأصول ، حرره محمد علي الكاظمي الخراساني ، تعليق ضياء الدين العراقي ، مؤسسة النشر الإسلامي في قم ، ١١ - ١٤ هـ .

اللغياشي ، أبو العياص ... رجال النجاشي ، مؤسسة النشر الإسلامي في قم ، الطبعة الرابعة ٢٠٣٠ ١هـ .

المفهدي والمصدين محصد الشميمي ... القواكه العديدة في المسائل المقيدة ومتشورات المكتب الاسلامي وط ١ ، ١٣٨٠ هـــ ١٩٦٠م .

المفجفي ، واطعي منا محمد هسمين مد تحليل العروة ، بحث الإجتهاد والتقليد ، إنتشارات بصيرتي في قم ، ٣٦٢ ه. .

القواقي ، اهمد بن محمد سعرائد الأيام ، طبعة حجرية (لم يذكر عنها شيء) .

... مستند الشيعة في أحكام الشريعة ، طبعة حجرية (لم يكتب عنها شيء) .

القشار ، على صاهي ــ نشأة الفكر الفلسفي في الإسلام ، دار المعارف ، الطبعة السابعة ، ٩٧٧ م .

تعمق ، عهد الله سقلاسقة الشيعة/ حياتهم وأراؤهم ، منشورات دار مكتبة الحياة في بيروت .

المفهوري ، حصيت المعلبوسي — سرمستغرك الوسائل ومستنبط المسائل ، تحقيق وطبع مؤمسة آل البيت لإحياء التراث في بيروت ، الطبعة الثائثة ، ٢٤١٧ (حسب ١٩٩١م .

#### (A)

المعمداني ، القاضي عهد الجبار سالله في أبواب التوحيد والعدل ، تحقيق أبي العلا عفيفي ، مراجعة الدكتور إبراهيم مدكور ، إشراف مله حسين ، الدار المصرية المتأليف والترجمة .

- .... شرح الأصول الخمسة ، تعليق الإمام أحمد بن الحسين بن علي بن أبي هاشِم ، حققه وقدم له الدكتور عبد الكريم عثمان ، مكتبة وهبة بمصر ، الطبعة إلاّولي ، ١٣٨٤ هــــ ١٩٦٥ م . .
- سالح موع في الحيط بالتكليف ، عني بتصحيمه الأب جين يوسف هو بن اليسوعي ، المطبعة الكاثوليكية بيروت .
- ...الختصر في أصول للدين ، ضمن رسائل العدل والتوحيد ، دراسة وتحقيق الدكتور محمد عمارة ، دار الشروق ، الطبعة الأولى ، ٧ • ١٤ هـــ ١٩٨٧م .

العصفادي ، ابو بكر هجمت بنا هوسى .... الأعتبار في الناسخ والمسوخ من الآثار ، تعليق وتصبحيح راتب حاكمي ، مطبعة الاندلس ، حممى ، ط ١ ٣٨٦٠ (هـــــ ٢٦٦ م .

(g)

وافي، على هذه الواهد ... حقوق الإنسان في الإسلام ، دأر تهضة مصر ، الطيعة الرابعة ، ١٣٨٧ هـ... ١٩٦٧ م .

(**4**)

الهازجي ، كماند سأعلام الفلسفة العربية ، مع أنطون غطاس كرم فلاحظ . .

يغوت ، سائم ... إبن حزم والفكر الفلسفي بالمغرب والأثنائس ، المركز الثقافي العربي ، الطبعة الأولى ، ١٩٨٦ م .

# كتب صادرة للمؤلف

١\_الداروينية / عرض وتحليل ، دار التعارف ، لبنان ، ٩٧٩ م .

٢ ــ التصوير الاسلامي للمجتمع ، مؤسسة أهل البيت ، بيروت ، ١٩٨١ م .

٣ـــدور اللاشعور في الحياة ، مطبعة نمونة ، قم ، ١٩٨٥ م .

٤ـــالامس المنطقية للاستقراء/ بمحث وتعليق ، مطبعة في نمونة ، قم ، ١٩٨٥ م .

٥ ــ نقد العقل العربي في الميزان ، مؤسسة الانتشار العربي ، بيروت ، ١٩٩٧م .

٦...مدخل الى فهم الاسلام ، مؤسسة الانتشار العربي ، بيروت ، ١٩٩٩ م .

### كتب للمؤلف معحة للطبع

اسالنص وتحولات الواقع

٢ ــ مقاصد التشريع والواقع

السالاجتهاد وضرورات العقل والواقع

٤ ــ القطيعة بين المثقف والفقيه

# الاجتماد والتقليد والاتبام والنغلر

يشهد واقعنا المعاصر أزمة في الوسط الثقافي تخص العلاقة الشرعية بين المفتي والمقلد . فالمشقف الملتزم قد لا بلتزم في إتباع المفتي في بعض الأمور بسبب شكه في صحة فتواه وصدقها ، وقد يتبعه إضطراراً حتى لو لم يكن مقتنعاً بالأمر ، عا يجعل العلاقة بينهما علاقة إضطراب . فعقل المقلد في واد ، وسلوكه في واد أخر .

وحيث أن هذا المشكل مسعلق بالبحث الفقيهي قبأن المؤلف يحاول التنظير للحد الوسط الذي يقع بين مرتبتي الإجتهاد والتقليد ، والذي يدصوه "طريقة النظر" التي يرى انها الطريقة الوحيدة التي يمكنها أن تحل اشكالية المغلقة بين المثقف والمجتهد معتمداً بذلك على الأساليب التقليدية المتعارف عليها في الأدلة والمناقشة . ومنفتحاً على الإنجاهين السني والشيعي بحسب الشروط الأصولية التي يرتضيهما كل منهما .

وهكذا فأن هذه الدراسة تخاطب فنتين من الناس المختصين والمنقفين . فهي تخاطب المختصين لأجل اقناعهم بذلك النتظير . كما أنها تخاطب المثقفين الملتزمين لتنبههم على السلوك الصحيح اللي ينبغي أن يتخلوه وفق قناعاتهم وماتراه عقولهم .

مساهمة جادة للنهوض بالأمة من حيث اتاحة الفرصة لعقول المثقفين ان تلعب دورها الفاعل في التأثير على مجريات الحياة في القضايا التي لها مساس بالحياة الدينية . To: www.al-mostafa.com